
المقدمة:

إن الحمد له نحمده ونستعينه ونستغفره ونستهديه، ونعوذ باله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده اله فلا

مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا اله وحده لا شريك له وأشهد أن محمداً رسوله.. أما بعد:

فإن المتابع للمشهد الدعوي ف مختلف البلدان يلمس بجلاء مقدار التصدع والتفرق والتنازع الذي يتجذر ف محاضن كثير

من الدعاة يوماً بعد آخر، ف وقت أجلب فيه العدو الخارج بخيله ورجله عل الأمة، وراح يعبث بعقيدتها وقيمها ومقدراتها

ق سهامه لضرب الأمة من داخلها فجلدتنا من أهل الأهواء من انتصر له، وفو السياسية والاقتصادية، ووجد من بن

مقاتلها، واجتهد ف التربص لها ف كل ميدان.

لقد أشغل كثير من الدعاة ببعضهم، وسهل عل المتربصين بهم اختراقهم وإضعافهم بلا تفريق. وف كل نازلة من تلك

:ه تعالأمتهم بضرورة التلاحم ورص الصفوف، ودرء النزاع، تحقيقاً لقول ال أصوات الغيورين عل النوازل تتعال

{واطيعوا اله ورسولَه ولا تَنَازَعوا فَتَفْشَلُوا وتَذْهب رِيحم واصبِروا} [سورة الأنفال: 46]. وف هذه الورقة أتحدث عن:

(منهج المحدثين وأثره ف وحدة الصف).

ولن لماذا منهج المحدثين خصوصاً؟

والجواب باختصار شديد: لأن المحدثين من أكثر الناس عناية وتصدراً للحديث ف حملة العلم وطوائف الناس، وأسسوا

بعملهم هذا منهجاً متميزاً محماً لم يسبقوا إليه، سم بعلم (الجرح والتعديل).

وأكثر اختلاف الدعاة وتنازعهم ف هذا العصر إنما هو بسبب هجرهم لمناهج الأئمة المتقدمين، وكلام بعضهم ببعض بدون

التزام منهج، وتقصيرهم ف معرفة الأحام الشرعية الواجبة تجاه أخطاء إخوانهم.

توصيف الواقع الإسلام أن نلتزم تطبيق قواعد علم الجرح والتعديل بتفاصيلها عند المحدثين ف لا أعن وبالتأكيد فإنن

المعاصر والحم عل دعاته؛ وإنما أقصد بذلك إحياء القواعد اللية الت أرى أنَّ التزامها والعمل بموجبها سيحدّ ـ بإذن اله

وفضله ـ كثيراً من أبواب التنازع والتنابذ.

منهج المحدثين وأثره ف وحدة الصف
الاتب : أحمد عبد الرحمن الصويان

التاريخ : 4 يونيو 2015 م

المشاهدات : 3985



وسينتظم حديث ف هذه الورقة ف المباحث الآتية:

المبحث الأول: شروط المتلم ف الرجال والطوائف.

المبحث الثان: ضرورة التأن والتثبت.

المبحث الثالث: الإنصاف والبعد عن العصبية.

المبحث الرابع: الأمانة العلمية عند المحدثين.

اللهم أرنا الحق حقاً وارزقنا اتباعه، وأرنا الباطل باطل وارزقنا اجتنابه..

وصل اله عل محمد وآله وسلم.

المبحث الأول

شروط المتلم ف الرجال والطوائف:

الحديث ف حملة العلم والدعوة شأنه عظيم، والمتصدر له متصدر لمهمة غاية ف الحساسية والخطورة، والمتحدث بغير

بينة متعرض لغضب اله، قال اله عز وجل: {والَّذِين يوذُونَ الْـمومنين والْـمومنَاتِ بِغَيرِ ما اكتَسبوا فَقَدِ احتَملُوا بهتَانًا وإثْما

مبِينًا} [سورة الأحزاب: 58].

وقد اشتد نير النب صل اله عليه وسلم عل من أطلق لسانه عابثاً بأعراض المسلمين، فقال: ((يا معشر من أسلم بلسانه

ولم يدخل الإيمان ف قلبه، لا تؤذوا المسلمين، ولا تعيروهم، ولا تتبعوا عوراتهم، فإن من تتبع عورة أخيه؛ تتبع اله عورته،

ومن تتبع اله عورته؛ يفضحه ولو ف جوف رحله)) [1].

ولهذا وضع أئمة الحديث قواعد علمية محمة ف الشروط الواجب توافرها ف الناقد المتلم ف الرجال وطوائف الناس،

حت لا يدخل ف هذا العلم الجليل من ليس من أهله. ومن أهم هذه الشروط:

أولا: العلم:

فإذا كان الناقد للعلماء والدعاة ضعيف البضاعة، قليل العلم؛ فلا يجوز له أن يتصدر لذلك عل الإطلاق، ويجب عليه أن ينأى

بنفسه عن هذا المعترك الصعب، فهو ليس من أهله!

قال الذهب: "اللام ف الرجال لا يجوز إلا لتام المعرفة، تام الورع" [2].

وقال السب ف معرض حديثه عن شروط الناقد: "ومما ينبغ أن يتفقد أيضاً: حاله ف العلم بالأحام الشرعية، فرب جاهل

ظن الحلال حراماً فجرح به، ومن هنا أوجب الفقهاء التفسير ليتوضح الحال" [3].

وكم من جاهل بدلالات الألفاظ، واصطلاحات العلوم، وقواعد الدعوة، ف عصرنا الحاضر؛ يغير عل غيره من العلماء

والدعاة بالجرح والثلب، ويتجاسر عل النقد والحم والتجريح والتعديل!

ولو أنه فتش وتأمل لعلم أنه أخطأ الفهم، وأساء العمل؛ ولهذا قال ابن القيم: "ما أكثر ما ينقل الناس المذاهب الباطلة عن

العلماء بالأفهام القاصرة!" [4].



إنَّ ثمة حقيقة ماثلة للعيان وه أن أعراض العلماء والدعاة، ومواقف الهيئات والمؤسسات الإسلامية، أصبحت كلا مباحاً

يعبث به كل عابث، وكثير من الخلاف الحاصل بين فصائل الصحوة الإسلامية، ناتج عن تصدر بعض الجهلة لمثل هذه

المرتقيات الؤودة، وسعيهم بالقيل والقال بين أهل الفضل والدعوة.

وحال كثير من هؤلاء كحال ذلك الشاب الذي رآه أحمد بن عل بن الآبار، قال: "رأيت بالأهواز رجلا حف شاربه، وأظنه قد

،ء وليس يسوون شيئاً، فقلت له: أنت لا تحسن تصلاشترى كتباً وتعبأ للفُتيا، فذكروا أصحاب الحديث، فقال: ليسوا بش

قال: أنا! قلت نعم، قلت: إيش تحفظ عن رسول اله صل اله عليه وسلم إذا افتتحت الصلاة ورفعت يديك؟ فست. فقلت:

وإيش تحفظ عن رسول اله صل اله عليه وسلم إذا وضعت يديك عل ركبتيك؟ فست، قلت: إيش تحفظ عن رسول اله

صل اله عليه وسلم إذا سجدت؟ فست!

قلت: مالك لا تلم؟ ألم أقل لك إنك لا تحسن تصل؟ إنما قيل لك: تصل الغداة ركعتين، والظهر أربعاً، فالزم ذا خير لك من

أن تذكر أصحاب الحديث، فلست بشء ولا تحسن شيئاً" [5].

ثانياً: الورع:

يتجرأ بعض الناس فيطلقون الأحام جزافاً بدون تورع، فيجرحون ويعدلون، ويخطؤون ويصوبون، قبل أن يستوعبوا الأمر

ويجمعوا أطرافه.

وحينما تتفلت الألسن من قيودها الشرعية والعقلية، فإنها سوف تتبارى ف الوقيعة ف أعراض المسلمين، وتجلب العداوة

والبغضاء بين الأحباب. ولو تأمل الإنسان ما ورد ف مثل هذا الباب من النصوص الشرعية لتردد كثيراً قبل أن يسل لسانه

ويرم به هنا وهناك.

قال اله تعال: {ما يلْفظُ من قَولٍ إلا لَدَيه رقيب عتيدٌ } [سورة ق: 18].

ه عليه وسلم: ألا أخبرك بملاك ذلك كله؟ فقلت: بلال ه صله عنه: ((... ثم قال رسول الال حديث معاذ بن جبل رض وف

يا نب اله. فأخذ بلسانه، فقال كف عليك هذا، فقلت: يا رسول اله وإنا لمؤاخذون بما نتلم به؟ فقال: ثلتك أمك يا معاذ!

وهل يب الناس ف النار عل وجوههم ـ أو قال: عل مناخرهم ـ إلا حصائد ألسنتهم؟)) [6].

وأشار ابن القيم إل فائدة عجيبة قل من ينتبه لها، حيث قال: "ومن العجب أن الإنسان يهون عليه التحفظ والاحتراز من أكل

الحرام، والظلم، والزنا، والسرقة، وشرب الخمر، ومن النظر المحرم، وغير ذلك، ويصعب عليه التحفظ من حركة لسانه!

حت يرى الرجل يشار إليه بالدين والزهد والعبادة، وهو يتلم باللمة من سخط اله لا يلق لها بالا ينزل منها أبعد مما بين

المشرق والمغرب. وكم نرى من رجل متورع عن الفواحش والظلم، ولسانه يفري ف أعراض الأحياء والأموات لا يبال ما

يقول!" [7].

تأمل ـ يا رعاك اله ـ كلام الإمام ابن القيم، ثم قلّب نظرك ف المحاضن الدعوية الت من حولك، وسوف ترى أن أكثر

التهارش واللغط والجدل الدائر فيها، إنما هو بسبب قلّة الورع. نسأل اله العفو والعافية.

وها هنا موقف ورع كريم يحسن الوقوف عليه:

أجلسه إل مجلس عبد الرحمن بن مهدي، إذ دخل عليه شاب، فما زال حت كنا ف" :قال عبد الرحمن بن عمر الأصبهان

جنبه. قال: فقام شيخ من المجلس فقال: يا أبا سعيد إن هذا الشاب يتلم فيك حت إنه ليذبك، فقال عبد الرحمن: أعوذ باله



الَّذِين ا إلالَقَّاها يمو يممح لو نَّهاةٌ كدَاوع نَهيبنَكَ ويفَإذَا الَّذِي ب نسحا ه بِالَّت فَعاد} :من الشيطان الرجيم.. قال تعال

صبروا وما يلَقَّاها إلا ذُو حظّ عظيم } [سورة فصلت: 34 ــ 35].

ثم قال عبد الرحمن: حدثن أبو عبيدة الناج قال: كنا ف مجلس الحسن البصري إذ قام إليه رجل فقال: يا أبا سعيد إن

هاهنا قوما يحضرون مجلسك ليتتبعوا سقط كلامك. فقال الحسن: يا هذا إن أطمعت نفس ف جوار اله فطمعت، وأطمعت

نفس ف الحور العين فطمعت، وأطمعت نفس ف السلامة من الناس فلم تطمع، إن لما رأيت الناس لا يرضون عن خالقهم

علمت أنهم لا يرضون عن مخلوق مثلهم" [8].

من لوازم الورع:

والورع له لوازم كثيرة جداً، أذكر منها:

1- أن يون الناقد عفيف اللسان، يس ألفاظه بأحسن الأدب، ويختار أدلها عل المقصود؛ بألطف عبارة، ويربأ بنفسه عن

الفظاظة والغلظة ووضيع اللام، فما كان رسول اله فاحشاً ولا متفحشاً ولا بالبذئ.

قال السخاوي: "وإذا أمنه الجرح بالإشارة المفهمة، أو بأدن تصريح، لا تجوز له الزيادة عل ذلك، فالأمر المرخص فيها

للحاجة لا يرتق فيها إل زائد عل ما يحصل الغرض، وقد روينا عن المزن قال: سمعن الشافع يوماً وأنا أقول: فلان

كذاب، فقال ل: يا إبراهيم! اكس ألفاظك، أحسنها، لا تقل كذاب! ولن قُل: حديثه ليس بشء.

ونحوه: أن البخاري لمزيد ورعه قل أن يقول كذاب أو وضاع، أكثر ما يقول: ستوا عنه، فيه نظر، تركوه، ونحو هذا، نعم

ربما يقول: كذّبه فلان، أو رماه فلان بالذب" [9].

2 ‐ الحرص عل ستر المسلمين:

ولا يقوم بذلك إلا من عمر قلبه بخشية الرحمن ـ سبحانه وتعال ـ، وما أجمل ما قاله أبو بر الصديق رض اله عنه: ((لو لم

أجد للسارق والزان وشارب الخمر إلا ثوب لأحببت أن أستره عليه)) [10].

رجل خطا بن معين، إمام الجرح والتعديل، يقول: "ما رأيت عل هذا المنهج القويم سار أئمة الحديث، فها هو ذا يحي وعل

إلا سترته، وأحببت أن أزين أمره، وما استقبلت رجلا ف وجهه بأمر يرهه، ولن ابين له خطأه فيما بين وبينه، فإن قَبِل

وإلا تركته" [11].

وهذه القاعدة النفسية لابن معين ف غاية الأهمية، لأن ابن معين من أجل أئمة الجرح والتعديل، وأعرفهم بالرجال، ومع ذلك

يقول هذه اللمة الت تلخص منهج أئمة الحديث  ف التعامل مع أخطاء وزلات أهل العلم والفضل.

3- إذا كان الجرح بسبب واحد يف، ويحقق كامل المراد، فلا ينبغ التوسع لغير حاجة، قال السخاوي: "لا يجوز التجريح

بسببين إذا حصل واحد. قال العز بن عبد السلام ف قواعده: إنه لا يجوز للشاهد أن يجرح بذنبين مهما أمن الاكتفاء

بأحدهما، فإن  القدح إنما يجوز للضرورة فليقدر بقدرها، ووافقه القراف، وهو ظاهر" [12].

4- عل الناقد أن يقتصر عل المقصود من النقد ولا يتوسع أو يتجاوز ذلك إل غيره مما ليس له علاقة بالهدف، كالهمز أو

من قال عن عبد الملك بن مروان: أنه أبخر الفم، لأن هذا ليس مؤثـِّراً ف ر بعض المحدثين علاللمز أو الشتم، ولهذا أن

الرأي أو الرواية، فلا مصلحة من ذكره [13].



إنَّ المتأمل ف ورع المحدثين وتقواهم له عز وجل يبر فيهم هذه الروح المخبتة المنيبة. وأحسب أن شيوع هذه الصفة

العزيزة ف صفوف الدعاة، وتربيتهم عليها سيقطع ـ بإذن اله تعال ـ كثيراً من التنابذ والتهارش، وسيسهم كثيراً ف توحيد

صفوف الدعاة والمصلحين، ويبنيها بناء متماساً.

ثالثاً: التجرد والحذر من الهوى:

وا ايغَن نإن ي بِينقْرالاو ندَيالوِ الْوا منفُسا َلع لَوو هل دَاءشُه طسبِالْق ينامونُوا قَونُوا كآم ا الَّذِينهيا اي} :ه تعالقال ال

فَقيرا فَاله اولَ بِهِما فَلا تَتَّبِعوا الْهوى ان تَعدِلُوا} [سورة النساء: 135]، فالهوى من النوازع الخفية الت تتسلل إل قلب المرء

تدريجياً حت تسيطر عليه من حيث لا يشعر، وهو باب عريض من أبواب الضلال لا يولّد ف أحام المرء إلا الجور والظلم،

أو الغلو ف التزكية والمديح، ولهذا أوص اله عز وجل نبيه داود ـ عليه وعل نبينا أفضل الصلاة والسلام ـ بالحذر من

الهوى، فقال: {يا داۇود إنَّا جعلْنَاكَ خَليفَةً ف الارضِ فَاحم بين النَّاسِ بِالْـحق ولا تَتَّبِع الْهوى فَيضلَّكَ عن سبِيل اله} [سورة

ص: 26].

لقد تأملت أكثر الخلاف والتنازع الذي يسري ف بعض صفوفنا الدعوية والتربوية سريان النار ف الهشيم؛ فرأيت أكثره لا

يخلو ـ والعياذ باله تعال ـ من الهوى الذي لا يزال يصاعد ويصاعد حت يوغر صدور الدعاة، يدفعها دفعاً للتدابر وإساءة

الظن!

ومن وقع ف شراك الهوى، انقلبت عنده الموازين، وانتست عنده الأحام، وأصبح الحق باطلا، والباطل حقاً. قال شيخ

الإسلام ابن تيمية: "وصاحب الهوى يعميه الهوى ويصمه، فلا يستحضر ما له ورسوله ف ذلك، بل يرض إذا حصل ما

يرضاه بهواه، ويغضب إذا حصل ما يغضب له بهواه، ويون مع ذلك معه شبهة دين أن الذي يرض له ويغضب له أنه

السنة وأنَّه الحق وهو الدين، فإذا قدّر أن الذي معه هو الحق المحض دين الإسلام، ولم ين قصده أن يون الدين كله له،

وأن تون كلمة اله ه العليا؛ بل قصد الحمية لنفسه وطائفته أو الرياء، ليعظم هو ويثن عليه، أو فعل ذلك شجاعة وطبعاً،

أو لغرض من الدنيا، معه حق وباطل، وسنة وبدعة، ومع خصمه حق وباطل، وسنة وبدعة" [14].

وقال ابن القيم: "وعل المتلم ف هذا الباب وغيره: أن يون مصدر كلامه عن العلم بالحق، وغايته: النصيحة له ولتابه

ولرسوله ولإخوانه المسلمين. وإن جعل الحق تبعاً للهوى: فسد القلب والعمل والحال والطريق.. فالعلم والعدل: أصل كل

خير، والظلم والجهل: أصل كل شر، واله ـ تعال ـ أرسل رسوله بالهدى ودين الحق، وأمره أن يعدل بين الطوائف ولا يتبع

هوى أحد منهم.." [15].

وقال ابن ناصر الدين الدمشق: "هيهات هيهات! إن ف مجال اللام ف الرجال عقبات، مرتقيها عل خطر، ومرتقيها هوى لا

منج له من الإثم والوزر. فلو حاسب نفسه الرام أخاه: ما السبب الذي هاج ذلك؟ لتحقق أنَّه الهوى الذي صاحبه هالك"

.[16]

المبحث الثان

ضرورة التأن والتثبت:

التأن عل من القواعد العلمية المتفق عليها: أنَّ العلاقات بين الناس، والموقف من الدعاة والمصلحين، يجب أن يبن

والتثبت، ولا يجوز أن يون الإنسان عجولا يلْق أحامه قبل فحصها وتقليبها وعرضها عل القواعد والموازين العلمية،

فيون كلامه بعد تمام النظر واستيفاء البحث.



وكم جر التسرع وضعف التثبت والتحري عل كثير من الدعاة: المشلات والنزاعات، الت أوغرت الصدور ومزقت

الصفوف!

قال المعلم اليمان: "والحم عل العلماء والرواة يحتاج إل نظر وتدبر وتثبت، أشد مما يحتاج إل الحم ف كثير من

الخصومات، فقد تون الخصومة ف عشرة دراهم، فلا يخش من الحم فيها عند الغضب إلا تفويت عشرة دراهم، فأما

الحم عل العالم والراوي فيخش منه تفويت علم كثيرٍ وأحاديث كثيرة، ولو لم ين إلا حديثاً واحداً لان عظيماً" [17].

ومن لوازم التثبت:

1- أن لا يعتمد عل اللام الشائع الذي يلوكه الناس بدون بصيرة أو فهم، فم من المنقولات الت نسمعها هنا وهناك عن

العلماء والدعاة والمصلحين إذا وضعت ف ميزان البحث العلم؛ تبين أنها غير صحيحة، أو غير دقيقة!

والناقل المؤتمن لصدقه لا يقبل قوله بإطلاق، بل لا بد أن يجتمع مع الأمانة سلامة البصيرة واستقامة الفهم.

قال ابن تيمية: "كثير من الناقلين ليس قصده الذب، لن المعرفة بحقيقة أقوال الناس من غير نقل ألفاظهم، وسائر ما به

يعرف مرادهم قد يتعسر عل بعض الناس، ويتعذر عل بعضهم" [18].

وقال السب: "فثيراً ما رأيت من يسمع لفظة فيفهمها عل غير وجهها، فيغير عل التاب والمؤلف ومن عاشره، واستن

بسنته، مع أن المؤلف لم يرد ذلك الوجه الذي وصل إليه هذا الرجل..!

فإذا كان الرجل ثقةً ومشهوداً له بالإيمان والاستقامة، لا ينبغ أن يحمل كلامه وألفاظ كتاباته عل غير ما تعود منه ومن

أمثاله، بل ينبغ التأويل الصالح، وحسن الظن الواجب به وبأمثاله" [19].

وأحسب أن كثيراً من نقلة الأقاويل بين الدعاة والمصلحين ف عصرنا هذا لا يبعد عن كيسان، الذي قال عنه شيخه أبو عبيد:

"كيسان يسمع غير ما أقول، ويقول غير ما يسمع، ويتب غير ما يقول، ويقرأ غير ما يتب، ويحفظ غير ما يقرأ" [20].

2- إحسان الظن والتماس العذر:

من الناس من يطلق لخياله العنان، ويصوغ شت التصورات الت تنسب إل الناس التُّهم، وتوقعهم ف البلاء.

وسوء الظن يجعل الإنسان يتجه اتجاهاً مغايراً لما أراده الناس، ويقوم بتفسير اللمات والوقائع بناء عل خلفيات نفسية

مبيتة، فيفرغ كل كلمة من مضمونها ويملؤها بمعان أخرى عديدة ليست من مدلولها، ثم يمارس ـ دون وع ـ نوعاً من

التحليل الفاسد لما يراه ويسمعه، ثم يضخم إحساسه تضخيماً مسرفاً دون أي تحفظ!

بحيا اضعم بضعغْتَب بلا يوا وسسلا تَجو إثْم الظَّن ضعإنَّ ب الظَّن نا ميرثوا كبتَننُوا اجآم ا الَّذِينهيا اي} :ه تعالقال ال

احدُكم ان ياكل لَـحم اخيه ميتًا فَرِهتُموه واتَّقُوا اله إنَّ اله تَواب رحيم } [سورة الحجرات: 12].

ويبدو أن الخلفية النفسية للظن السء تنب بقلبٍ عامرٍ بألوان عديدة من ألوان الفساد: كالأثرة، وحب الذات، والحسد،

والرغبة ف الوقيعة بأعراض المسلمين.

بينما ترى المرء الذي يحرص عل إحسان الظن بإخوانه المسلمين ويلتمس لهم المخارج؛ يمتل قلبه حباً للآخرين وإشفاقاً

عليهم ورحمة بهم.

ولهذا كان الواجب عل العاقل اللبيب إذا سمع ما لم تطمئن له نفسه عن أحد من الدعاة أو العلماء أن يظن بهم خيراً،



ويحمل ما سمعه عل أحسن المحامل الممنة، ولا يترك للشيطان فرصة العبث بينه وبين إخوانه، وهذا باب مهم من أبواب

وحدة الصفوف، قال اله تعال بعد حادثة الإفك: {لَولا إذْ سمعتُموه ظَن الْـمومنُونَ والْـمومنَات بِانفُسهِم خَيرا وقَالُوا هذَا إفْكٌ

مبِين } [سورة النور: 12].

.[21] ((الخير محملا ا وأنت تجد لها فلمة خرجت من أخيك المسلم سوءلا تظن ب)) :ه عنهال قال عمر بن الخطاب رض

وقال ابن القيم: "واللمة الواحدة يقولها اثنان، يريد بها أحدهما: أعظم الباطل، ويريد بها الآخر: محض الحق، والاعتبار

بطريقة القائل وسيرته ومذهبه، وما يدعو إليه ويناظر عنه" [22].

3- إقالة عثرات ذوي الهيئات:

ومن لوازم التأن: إقالة عثرات ذوي الهيئات، فعن أب هريرة رض اله عنه قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: ((من

أقال عثرةً؛ أقاله اله يوم القيامة)) [23].

وعن عائشة رض اله عنها قالت: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: ((أقيلوا ذوي الهيئات عثراتهم إلا الحدود)) [24].

قال الإمام الشافع: "ذووا الهيئات الذين يقالون عثراتهم: الذين ليسوا يعرفون بالشر فيزل أحدهم الزلة" [25].

وتفضيل ريمخصهم بنوع ت ه تعالوقال ابن القيم: "الظاهر أنهم ذووا الأقدار بين الناس من الجاه والشرف والسؤدد، فإن ال

عل بن جنسهم، فمن كان مستوراً مشهوراً بالخير حت كبا به جواده، ونبا غضب صبره، وأديل عليه شيطانه؛ فلا تسارع

إل تأنيبه وعقوبته، بل تقال عثرته ما لم ين حداً من حدود اله، فإنه يتعين استيفاؤه من الشريف، كما يتعين أخذه من

الوضيع.

وهذا باب من أبواب محاسن الشريعة الاملة وسياستها للعالم، وانتظامها لمصالح العباد ف المعاش والمعاد" [26].

وهذه القاعدة تحفظ لعلمائنا ودعاتنا أقدارهم؛ فليس كل زلّة عارضة توجب إسقاطهم، ولو عملنا بها لقطعنا السبيل عل كثير

من المتسرعين الذين يفرحون بمثل هذه السقطات، ويشيعونها، وقد قالها مدوية الحسن بن سفيان ـ وهو من أئمة المحدثين ـ

لأحد تلاميذه بعد أن أثقل عليه: "اتق اله ف المشايخ، فربما استجيبت فيك دعوة!" [27].

المبحث الثالث

الإنصاف والبعد عن العصبية:

بقْرا ودِلُوا هدِلُوا اعتَع لاا َلع مشَنَآنُ قَو مَّنرِمجلا يو طسبِالْق دَاءشُه هل ينامونُوا قَونُوا كآم ا الَّذِينهيا اي} :ه تعالقال ال

للتَّقْوى واتَّقُوا اله إنَّ اله خَبِير بِما تَعملُونَ} [سورة المائدة: 8].

منهج دقيق يمثّل جميع صور القسط والعدل مع القريب والبعيد، وينه عن جميع صور الجور والظلم مع كل أحد، فـ "الظلم

محرم بل حال، فلا يحل لأحد أن يظلم أحداً، ولو كان كافراً" [28].

ه صلرسول ال ه ـ عز وجل ـ خيبر عله عنهما قال: ((أفاء الال ه رضومن لطائف هذا الباب ما رواه جابر بن عبد ال

اله عليه وسلم، فأقرهم رسول اله صل اله عليه وسلم كما كانوا، وجعلها بينه وبينهم، فبعث عبد اله بن رواحة فخرصها

ه، وليس يحملنال ه ـ عز وجل ـ، وكذبتم علقتلتم أنبياء ال ،عليهم، ثم قال لهم: يا معشر اليهود أنتم أبغض الخلق إل

بغض إياكم أن أحيف عليم، قد خرصت عشرين ألف وسق من تَمرٍ، فإن شئتم فلم، وإن أبيتم فل، فقالوا: بهذا قامت



السموات والأرض، قد أخذنا فاخرجوا عنا)) [29].

وف عصرنا هذا الذي عز فيه الإنصاف، يحتاج الداعية إل الرجوع إل منهج المحدثين ليزن الأمور كلها بالميزان القسط،

حيث أصبحت الأهواء ه الت تتحم ف الآراء والتوجهات، حت إن الإنسان قد يتغاض عن أخطاء من يحب ـ مهما كانت

كبيرة ـ ويزينها، بل تتحول هذه الأخطاء إل محاسن ويجعل محبوبه ف أعل المنازل ولا يقبل فيه نقداً أو مراجعة!

وف المقابل تراه إذا أبغض أحداً ـ لهوى ف نفسه أو تقليداً لغيره ـ جرده من جميع الفضائل، ولم ينظر إلا إل سيئاته وزلاته

يضخمها، وينس أو يتناس محاسنه الأخرى مهما كانت بيِنة، بل قد تتحول المحاسن ـ المتفق عل حسنها ـ إل سيئات،

لغلبة الهوى والبغض، والعياذ باله!

قال الإمام ابن القيم: "واله ـ تعال ـ يحب الإنصاف، بل هو أفضل حلية تحلّ بها الرجل، خصوصاً من نَصب نفسه حماً

بين الأقوال والمذاهب، وقد قال اله ـ تعال ـ لرسوله: {وامرت لاعدِل بينَم} [سورة الشورى: 15]. فورثة الرسول منصبهم

العدل بين الطوائف، وألا يميل أحدهم مع قريبه وذوي مذهبه وطائفته ومتبوعه؛ بل يون الحق مطلوبه يسير بسيره، وينْزِل

بنزوله، يدِين العدل والإنصاف، ويحم الحجة، وما كان عليه رسول اله صل اله عليه وسلم وأصحابه، فهو العلم الذي قد

شمر إليه، ومطلوبه الذي يحوم بطلبه عليه، ولا يثن عنانه عنه عذل عاذل، ولا تأخذه فيه لومة لائم، ولا يعيده عنه قول قائل"

.[30]

ومن لطائف الإنصاف ذلك الحوار الماتع بين المسور بن مخرمة ومعاوية بن أب سفيان رض اله عنهم، قال الزهري:

ور، ما فعل طعنك علسحاجته، ثم خلا به، فقال: يام معاوية، فقض ور بن مخرمة أخبره أنه وفَد علسعروة أن الم حدثن"

الأئمة؟ قال: دعنا من هذا وأحسن. قال: لا واله، لتلّمن بذات نفسك بالذي تعيب علَّ، قال مسور: فلم أترك شيئاً أعيبه عليه

إلا بينت له. فقال: لا أبرأ من الذنب، فهل تعدُّ لنا يا مسور ما نل من الإصلاح ف أمر العامة، فإنَّ الحسنة بعشر أمثالها، أم

ل ذنب أذنبناه، فهل لك يا مسور ذنوبه بدُّ الذنوب وتترك المحاسن؟ قال: ما تُذكر إلا الذنوب. قال معاوية: فإنَّا نعترف لتع

ف خاصتك تخش بأن تَهلك إن لم تُغْفَر؟ قال: نعم. قال: فما يجعلك اله برجاء المغفرة أحق من، فواله ما أل من الإصلاح

أكثر مما تل، ولن واله لا اخير بين أمرين، بين اله وبين غيره، إلا اخترت اله عل ما سواه، وإن عل دين يقبل فيه

العمل ويجزى فيه بالحسنات، ويجزى فيه بالذنوب إلا أن يعفو اله عنها، قال: فخصمن. قال عروة: فلم أسمع المسور ذكر

معاوية إلا صلَّ عليه" [31].

يا سبحان اله! أرأيتم كيف أن الإنصاف سبب للم الشَّعث وتقارب القلوب؟

لوازم الإنصاف:

1- قبول الحق من كل من قاله:

فالحق ضالة المؤمن، يقْبله من كل من قاله كائناً من كان، ومن أدلة هذا الباب: ما روته قتيلة بنت صيف رض اله عنها

قالت: ((أت حبر من الأحبار إل رسول اله صل اله عليه وسلم فقال: يا محمد! نعم القوم أنتم لولا أنم تشركون. فقال

رسول اله صل اله عليه وسلم: سبحان اله وما ذاك؟ قال: تقولون إذا حلفتم والعبة، قالت: فأمهل رسول اله صل اله

عليه وسلم شيئاً، ثم قال: إنه قد قال، فمن حلف فليحلف بربِ العبة. قال: يا محمد! نعم القوم أنتم لولا أنم تجعلون له نداً،

قال: سبحان اله وما ذاك؟ قال: تقولون ما شاء وشئت.

قالت: فأمهل رسول اله صل اله عليه وسلم شيئاً ثم قال: إنه قد قال، فمن قال ما شاء اله فليفصل بينهما: ثم شئت))



.[32]

قال ابن تيمية: "واله قد أمرنا ألا نقول عليه إلا الحق، وألا نقول عليه إلا بعلم، وأمرنا بالعدل والقسط، فلا يجوز لنا إذا قال

يهودي أو نصران ـ فضلا عن الرافض ـ قولا فيه حق أن نتركه أو نَرّده كله، بل لا نرد إلا ما فيه الباطل دون ما فيه من

الحق" [33].

:ثير مغفورجنب الصواب ال 2- الخطأ اليسير ف

فالإنصاف يقتض اغتفار الأخطاء اليسيرات للعلماء الدعاة والمصلحين، قال ابن القيم: "من قواعد الشرع والحمة أيضاً:

أن من كثرت حسناته وعظمت، وكان له ف الإسلام تأثير ظاهر، فإنه يحتمل له ما لا يحتمل لغيره، ويعف عنه ما لا يعف عن

غيره، فإن المعصية خَبث، والماء إذا بلغ القلتين لم يحمل الخَبث، بخلاف الماء القليل فإنه يحمل أدن خبث.." إل أن قال:

فطرهم: أنه من له ألوف من الحسنات فإنه يسامح بالسيئة والسيئتين ونحوها، حت ف عند الناس مستقر معلوم وهذا أمر"

إنه ليختلج داع عقوبته عل إساءته، وداع شره عل إحسانه، فيغلب داع الشر لداع العقوبة كما قيل:

وإذا الحبيب أت بذنب واحد

                                                         جاءت محاسنه بألف شفيع" [34]

ومن الأدواء المحزنة أن بعض الجهلة لا يرى إلا الأخطاء مهما كانت صغيرة، ويحرص عل تتبع سقط العلماء والدعاة

والعياذ باله، وهذا الداء سبب ظاهر ملموس من أسباب التفرق واختلاف القلوب، وقد شبه إمام المحدثين سفيان بن عيينة

القوم الذين يتصيدون العثرات، ويتمون الخيرات تشبيهاً شديداً، قال فيهم: "ومنهم من يشبه الخنازير الت لو ألق لها

الطعام الطيب عافته، فإذا قام عن رجيعه ولغت فيه، فذلك تجد من الآدميين من لو سمع خمسين حمة لم يحفظ واحدة

منها، فإذا أخطأ الرجل عن نفسه أو ح غيره، ترواه وحفظه!" [35].

وذكر ابن تيمية: "أن الجاهل بمنزلة الذباب الذي لا يقع إلا عل العقير ـ يعن الجريح ـ ولا يقع عل الصحيح"، ثم قال:

"والعاقل يزن الأمور جميعاً: هذا وهذا" [36].

3- الحذر من التقليد والعصبية الحزبية:

وهذه آفة ٌمن أشد الآفات، وكثير من النزاعات والخلافات الت َتحدُث بين العلماء وطلبة العلم والدعاة قديماً وحديثاً، إنما

ه بسبب العصبية الحزبية والتقليد الأعم للشيوخ.

قال رسول اله صل اله عليه وسلم: ((من نصر قومه عل غير الحق؛ فهو كالبعير الذي ردِي، فهو ينزع بذنبه)) [37].

تأمل الواقع الدعوي بإنصاف، وسوف تقف عل داء خطيرٍ ينخر ف الصفوف نخراً شديداً!

ولقد كان التعصب ف التاريخ الإسلام يتلبس بلباس المذهبية الفقهية، فأضح ف عصرنا الحاضر يتلبس بلباس الحزبية.

والتربية الحزبية الت درج عليها بعض العاملين للإسلام ـ غفر اله لنا ولهم ـ معول هدْم يعطل عقل الإنسان، ويقتل ملات

الإبداع والتفير، ويا أسف الشديد عل أقوام جرهم التعصب وتقليد الرجال إل كتم الحق، وتحريف الأخبار، والاشتغال

بالأعراض، وتمزيق الصفوف.. واله المستعان!

قال السب: "الجارح لا يقْبل منه الجرح وإن فسر، إذا كانت هناك قرينة يشهد العقل بأن مثلها حامل عل الوقيعة ف الذي



جرحه من تعصب مذهب أو منافسة، كما يون من النظراء أو غير ذلك" [38].

وقد ذكر ابن القيم قاعدةً جامعةً، قال فيها: "عادتنا ف مسائل الدِّين كلها دِقّها وجلّها، أن نقول بموجبها، ولا نضرب بعضها

ببعض، ولا نتعصب لطائفة عل طائفة، بل نوافق كل طائفة عل ما معها من الحق، ونخالفها فيما معها من خلاف الحق، لا

نستثن من ذلك طائفةً ولا مقالةً" [39].

ولو أن هذه القاعدة صارت شعاراً لجميع الدعاة ف هذا العصر لرأينا خيراً كثيراً، ولسلمنا من كثيرٍ من الافتراق والتنازع.

المبحث الرابع

الأمانة العلمية عند المحدثين:

رسم أئمة الحديث منهجاً متميزاً تاملت أصوله، وتآلفت فروعه، بلغ الغاية ف الدقة والإتقان. وكان من ثمرات هذا الجهد

تب: الأمانة العلمية فهذه ال يشهدها المطالع ف المبارك العشرات من كتب الجرح والتعديل. ولعل من أبرز الملامح الت

الحم عل الرجال والطوائف، وخذ أي كتابٍ شئت من كتب الرجال الأصلية وادرس تراجمه، وسوف تجد هذه الحقيقة

ماثلة بين يديك لا مراء فيها ولا جدال.

والحق أن أمانة المحدثين جديرةٌ بالتأمل العميق، والدراسة المفصلة، ولن أكتف هنا بذكر بعض المسائل المتعلقة بهذا

الباب:

أولا: العدل ف الرضا والغضب [40]:

من الأمثلة البليغة ما رواه أبو محمد فوزان، قال: "جاء رجل إل أحمد بن حنبل فقال له: نتب عن محمد بن منصور

الطوس؟ فقال: إذا لم نتب عن محمد بن منصور، فعمن يون ذلك ـ مراراً ـ؟ فقال له الرجل: إنه يتلم فيك: فقال أحمد:

رجل صالح ابتل فينا، فما نعمل؟" [41].

فالإمام أحمد لم ينتصر لنفسه، أو يغير حمه لهوى طرأ عليه، وبهذا يحفظ الدِّين. قال أبو العباس الواسط: "ومن براهين

المحق: أن يون عدلا ف مدحه، عدلا ف ذمه، لا يحمله الهوى عند وجود المراد عل الإفراط ف المدح، ولا يحمله الهوى عند

تعذر المقصود عل نسيان الفضائل والمناقب وتعديد المساوئ والمثالب. فالمحق ف حالت غضبه ورضاه ثابت عل مدح

من مدحه وأثن عليه، ثابت عل ذم من ثلبه وحط عليه" [42].

ثانياً: ذكر ما للرجل من الخير وما عليه:

الرواة بذكر مالهم وما عليهم، والقاعدة الجامعة ف م علاستيفاء الح من تمام الأمانة العلمية عند المحدثين حرصهم عل

هذه المسألة ذكرها الخطيب البغدادي، حيث قال: "إذا اجتمع ف أخبار رجل واحدٍ معانٍ مختلفة من المحاسن والمناقب،

والمطاعن والمثالب، وجب كتْب الجميع ونقله، وذِكر الل ونشره" [43].

ولهذا انتقد الذهب كتاب الضعفاء لابن الجوزي لذكره الجرح دون التعديل، فقال ف ترجمة أبان العطار: "أورده العلامة ابن

الجوزي ف الضعفاء، ولم يذكر فيه أقوال من وثَّقه، وهذا من عيوب كتابه: يسرد الجرح، ويست عن التوثيق" [44].

ثالثاً: العبرة بالأمر الغالب:

:إذا تقرر ما سبق ذكره من ضرورة ذكر ما للرجل وما عليه، فإن العبرة بالأمر الغالب من حاله، ولهذا قال الإمام الشافع



"إذا كان الأغلب الطاعة فهو المعدَّل، وإذا كان الأغلب المعصية فهو المجرح" [45].

وقال الذهب: "... ثم إن البير من أئمة العلم إذا كثر صوابه، وعلم تحريه للحق، واتسع علمه، وظهر ذكاؤه، وعرف صلاحه

وورعه واتباعه: يغفر زللـه، ولا نضلله ونطرحه وننس محاسنه، نعم ولا نقتدي به ف بدعته وخطئه، ونرجو له التوبة من ذلك"

.[46]

وليس من الأمانة العلمية أو الموضوعية أن يسقط العالم أو الداعية لخطأ أو خطأين وقع فيهما، وتنس محاسنه الأخرى،

كما يحدث كثيراً عند بعض الدعاة وطلبة العلم ف هذا العصر.

وف هذا الباب موقف لطيف فيه عبرةٌ كبيرةٌ:

قال الحميدي: "كان أحمد بن حنبل قد أقام عندنا بمة عل سفيان بن عيينة، فقال ل ذات يوم: ها هنا رجل من قريشٍ له

اجترن حت وكان أحمد قد جالسه بالعراق، فلم يزل ب ،بيانٌ ومعرفةٌ، فقلت له: فمن هو؟ قال: محمد بن إدريس الشافع

إليه.

وكان الشافع قبالة الميزاب فجلسنا إليه، ودارت مسائل، فلما قمنا، قال ل أحمد بن حنبل: كيف رأيت؟ فجعلت أتتبع ما

كان أخطأ فيه ــ وكان ذلك من بالقرشية (يعن: الحسد) ــ فقال ل أحمد: فأنت لا ترض أن يون رجل من قريشٍ يون له

هذه المعرفة وهذا البيان ــ أو نحو هذا القول ــ تمر مائة مسألة يخط خمساً أو عشراً، اترك ما أخطأ وخذ ما أصاب!" [47].

رابعاً: العدل مع الموافق والمخالف:

تحقيقاً لقول اله عز وجل: {ولا يجرِمنَّم شَنَآنُ قَوم ان صدُّوكم عن الْـمسجِدِ الْـحرام ان تَعتَدُوا وتَعاونُوا علَ الْبِرِ والتَّقْوى }

[سورة المائدة: 2].

قال ابن تيمية: "والرافضة فيهم من هو متعبدٌ متورعٌ زاهدٌ، لن ليسوا ف ذلك مثل غيرهم من أهل الأهواء، فالمعتزلة أعقل

منهم وأقرب إل الصدق والعدل والعلم. وليس ف أهل الأهواء أصدق ولا أعبد من الخوارج، ومع هذا فأهل السنَّة يستعملون

معهم العدل والإنصاف ولا يظلمونهم، فإنَّ الظلم حرام مطلقاً كما تقدم، بل أهل السنَّة لل طائفة من هؤلاء خير من بعضهم

لبعض، بل هم للرافضة خير وأعدل من بعض الرافضة لبعض.

وهذا مما يعترفون هم به، ويقولون: أنتم تنصفوننا مالا ينصف بعضنا بعضا. وهذا لأن الأصل الذي اشتركوا فيه أصل فاسدٌ

مبن عل جهل وظلم، وهم مشتركون ف ظلم سائر المسلمين، فصاروا بمنزلة قطاع الطريق المشتركين ف ظلم الناس. ولا

ريب أنَّ المسلم العالم العادل أعدل عليهم وعل بعضهم من بعض" [48].

وتفريعات هذه المسألة كثيرةٌ جداً، أذكر منها:

1- تضعيف الناقد لأقاربه:

من تمام الأمانة العلمية أن الناقد قد يضعف أباه أو ولده أو قريبه إذا كان يستحق ذلك، لا يداري ف ذلك أو يداهن، والأمثلة

كثيرةٌ عل هذا، منها: قول شعبة: "لو حابيت أحداً لحابيت هشام بن حسان، كان ختن ولم ين يحفظ" [49].

"ضعيف عن أبيه، فقال: اسألوا غيري، فقالوا: سألناك، فأطرق، ثم رفع رأسه وقال: "هذا هو الدِّين، أب بن المدين ئل علوس

.[50]



2- تضعيف النقاد لرواية بعض الصالحين:

وضع أئمة الحديث قواعد محمة ف بيان من تُقْبل روايته ومن تُرد، ولم يحابوا ف ذلك أحداً، ولهذا ضعفوا أحاديث بعض

الصالحين الذابين عن الدِّين، لأنهم ليسوا أهل رواية، فقبلوا ديانتهم وصدقهم، وردوا روايتهم لضعف حفظهم، فأعطوا كل ذي

حق حقه، وهذه ه الموضوعية الت تحفظ للناس أقدارهم، فعن أب الزناد قال: "أدركت بالمدينة مائة كلهم مأمون، ما يؤخذ

عنهم الحديث، يقال: ليس من أهله" [51].

وقال الإمام مالك بن أنس: "إن هذا العلم دِين فانظروا عمن تأخذون دينم، لقد أدركت سبعين عند هذه الأساطين ــ وأشار

إل مسجد الرسول صل اله عليه وسلم ــ يقولون: قال رسول اله، فما أخذت عنهم شيئاً، وإن أحدهم لو ائتمن عل بيت

ه بن شهاب، وهو شابونوا من أهل هذا الشأن، ويقوم علينا محمد بن مسلم بن عبد الان به أميناً، إلا أنهم لم يمال ل

فنزدحم عل بابه" [52].

وأين هذه المواقف العظيمة لأئمة الحديث من بعض الدعاة ف عصرنا هذا الذي يزكون فيه بإطلاق فئاماً من الناس بسبب

الرابطة الحزبية أو المناطقية، ويجرحون آخرين من أهل الفضل والصلاح لأنهم ليسوا من أصحابهم؟

خامساً: كلام الأقران يطوي ولا يروى

قد يحصل أحياناً بين بعض الأقران شء من الاختلاف فيؤدي ذلك إل وقوع بعضهم ببعض بدون تأنٍ، من أجل ذلك كان

النقاد الجهابذة من المحدثين يهملون هذا الجرح بين الأقران إذا تبين لهم أنه ناتج عن نزاعاتٍ شخصية أو تحاسد، قال

الذهب: "كلام الأقران بعضه ف بعض لا  يعبأ به، لا سيما إذا لاح ذلك أنه لعداوة أو لمذهبٍ أو لحسدٍ، وما ينجو منه إلا من

عصمه اله، وما علمت أن عصراً من الأعصار سلم أهله من ذلك سوى الأنبياء والصديقين، ولو شئت لسردت من ذلك

كراريس" [53].

وقال أيضاً: "لسنا ندع ف أئمة الجرح والتعديل العصمة من الغلط النادر، ولا من اللام بنَفَس حاد فيمن بينهم وبينه شحناء

ثَّق الرجل جماعة يلوح عللا عبرة فيـه، ولا سيما إذا و بعض مهدر وإحنة، وقد علم أن كثيراً من كلام الأقران بعضهم ف

قولهم الإنصاف" [54].

وهذه القاعدة النفيسة لو أنها أعملت ف كثيرٍ من النزاعات الت تحدث بين بعض أقران العلماء أو الدعاة ف عصرنا؛

لاطَّرحنا كثيراً من النزاع والجدل الذي نسمعه أحياناً هنا أو هناك.

الخاتمة:

أحسب أنَّ المنهج النقدي عن المحدثين عامر بالقواعد والأصول العلمية الت ترب الدارسين عل الاتزان والموضوعية،

يته ــ عند كثير من الناس ــ غاشية الجهالة والأهواء، وتعالج كثيراً من الخلل والاضطراب فير الذي غَشوتضبط طريقة التف

صفوف الدعاة والمصلحين.

وإحياء ما اندرس من هذا المنهج طريق ممهِدٌ ــ بإذن اله تعال ــ إل وحدة الصف، كما أن إشاعة العلم بتلك الأصول

والقواعد ف أوساط الدعاة وطلبة العلم لها أثر كبير ف تجسير العلاقة بينهم بالحسن، وردم الهوة السحيقة الت تزداد تجذراً

ف الواقع الدعوي الذي نعيشه، وإزالة كثير من الخلافات الت ليس لها حظ من الأثر أو النظر.

أن يعيذنا من مضلات الأهواء والفتن، وأن يجمع قلوبنا عل ،وصفاته العل ،ه ــ عز وجل ــ بأسمائه الحسنأسأل ال



الطاعة.

وصل اله وسلم عل محمد وآله وسلم.

 

--------------------------------------------

[1] أخرجه: الترمذي ف كتاب: البر والصلة، باب ما جاء ف تعظيم المؤمن، رقم 2032، وحسنه الألبان ف غاية المرام، ص 240.

[2] ميزان الاعتدال 3/46.

[3] قاعدة ف الجرح والتعديل ص 47.

[4] مدارج السالين 2/431.

[5] الفاية ف علم الرواية ص 19 ــ 20.

[6] أخرجه أحمد ف مواضع منها: 36/345، وابن ماجه ف كتاب الفتن، 2/1314 ـ 1315 رقم 3973، والترمذي ف كتاب الإيمان 5/12 رقم 2616، وإسناده

صحيح.

[7] الجواب الاف لمن سأل عن الدواء الشاف ص 54.

[8] تبيين كذب المفتري: ص 422.

[9] الإعلان بالتوبيخ لمن ذم أهل التوريخ ص 68 ــ 69.

[10] أخرجه: عبد الرزاق ف المصنف 10/227.

[11] سير أعلام النبلاء 11/83.

[12] فتح المغيث 3/325.

([13]) انظر: جامع بين العلم وفضله 2/1113.

[14] منهاج السنة النبوية 5/256.

[15] مدارج السالين 3/522 ــ 533.

[16] الرد الوافر، ص13.

[17] التنيل 1/53 ــ 54.

[18] منهاج السنة النبوية 6/303.

[19] قاعدة ف الجرح والتعديل ص 93.

[20] أدب الإملاء والاستملاء للسمعان ص 92.

[21] تفسير القرآن العظيم لا بن كثير 4/212.

[22] مدارج السالين 3/521.

[23] أخرجه: أحمد 12/401، رقم 7431، وأبو داود ف كتاب البيوع، 3/274، وابن ماجه ف التجارات 2/741، وإسناده صحيح.

[24] أخرجه: أحمد 42/300، رقم 25474، وأبو داود ف كتاب الحدود 4/133، وإسناده صحيح.

[25] أخرجه: البيهق ف السنن البرى، كتاب الأشربة والحد فيها 8/334.

[26] بدائع الفوائد 3/139، وانظر: قواعد الأحام ف مصالح الأنام 1/150.



[27] سير أعلام النبلاء 14/159، وتذكرة الحافظ 2/705.

[28] ابن تيمية ف الاستقامة 2/247 ــ 247.

[29] أخرجه: أحمد 23/210، رقم 14953، بإسناد صحيح.

[30] إعلام الموقعين 3/94.

[31] سير أعلام النبلاء 3/150 ــ 151، 391  ــ 392.

[32] أخرجه: أحمد 45/43، رقم 27093، والحاكم 4/297، وصححه ووافقه الذهب. وقال ابن حجر ف الإصابة 4/378: سنده صحيح.

[33] منهاج السنة النبوية 2/342.

[34] مفتاح دار السعادة 1/176 ــ 177. وانظر: زاد المعاد 423 ــ 427، ومدارج السالين 2/455 ــ 456.

[35]) العزلة، للخطاب، ص 159.

[36] منهاج السنة النبوية 6/150.

[37] أخرجه: أبو داود ف كتاب الأدب، باب ف العصبية 5/341، بإسناد صحيح.

[38] طبقات الشافعية 2/12.

([39] طريق الهجرتين وباب السعادتين، ص 393.

[40] من جوامع أدعية النب صل اله عليه وسلم: ((وأسألك كلمة الحق ف الرضا والغضب)) أخرجه: أحمد 30/264 ــ 265، رقم 18325، والنسائ ف كتاب

السهو 3/54 ــ 55، وصححه الألبان ف صحيح الجامع 1/411.

[41] طبقات الحنابلة 1/196.

[42] العقود الدرية، ص 291 ــ 321.

[43] الجامع لأخلاق الراوي وآداب السامع 2/202.

[44] ميزان الاعتدال 1/16.

[45] الفاية ف علم الرواية، ص 102.

[46] سير أعلام النبلاء 5/279.

[47] آداب الشافع ومناقبه للرازي، ص 44، وحلية الأولياء 9/69.

[48] منهاج السنة النبوية 5/157 ــ 158.

[49] ميزان الاعتدال 4/296.

[50] المجرحين لابن حبان 2/15.

[51] صحيح مسلم ف المقدمة 1/15.

[52] الفاية ف علم الرواية ص 191.

[53] ميزان الاعتدال 1/111.

[54] سير أعلام النبلاء 7/40 ــ 41.

 

 



مركز البيان للبحوث والدراسات

المصادر:


