
أولا: أهمية الشورى:

جاء الإسلام بمبدأ إنسان غاية ف الأهمية، وهو مبدأ الشورى الذي سميت سورة من سور القرآن الريم باسمه “الشورى”؛

دلالة عل أهمية تحقق هذا الشرط ف أي شأن من شؤون المسلمين، وعل الرغم من اختلاف الفقهاء حول آليات تنفيذ هذا

:قُّقها بين المسلمين، مصداقًا لقوله تعالضرورة تَح ون علعمجنهم مالمبدأ من ناحية الاختيار أو الوجوب والإلزام، ل

{وشَاوِرهم ف الامرِ} [آل عمران: 159].

.لنظام المجتمع، الذي يلتزم بحقوق الإنسان، وسلطان الأمة، والتضامن الاجتماع الأساس الشرع فه

ثانياً: تعريف الشورى:

الشورى اصطلاحاً:

بذل الوسع ف الوصول إل الرأي الأصوب عن طريق تقليب وجهات النظر ف موضوع محدد مع أهل التقوى والعلم

والوجاهة.

ثالثاً: أدلة الشورى:

الشورى ف القرآن الريم:

وردت كثير من الآيات ف القرآن الريم تتحدث عن الشورى:

1 – إما كأمر من اله لرسوله بأن يستشير أصحابه رضوان اله عليهم كما ف قوله تعال: (وشَاوِرهم ف الامر) [آل عمران:

دراسة الشورى وتطبيقاتها المعاصرة
الاتب : المجلس الإسلام السوري

التاريخ : 23 مايو 2015 م

المشاهدات : 5516



.[159

2 – وإما كصفة يمدح اله بها عباده المؤمنين كما ف قوله تعال: (والَّذِين استَجابوا لربِهِم واقَاموا الصَةَ وامرهم شُورى

بينَهم ومما رزَقْنَاهم ينفقُون) [الشورى: 38].

الشورى ف السنة النبوية:

أسس النب المصطف صل اله عليه وسلم للشورى نظاماً ومنهجاً وسنة عملية، وقد كان ف ذلك موضع الأسوة والقدوة،

حت قال عنه أصحابه، عل لسان أب هريرة رض اله عنه: ((ما رأيت أحداً أكثر مشورة لأصحابه من النب صل اله عليه

وسلم). وقد ثبت أنه شاور أصحابه ف شت الشؤون، فقد شاور الأنصار ف القتال ف بدر، وشاور المسلمين ف أسرى بدر،

وف أحد، وف الخندق، وف الحديبية، وف الطائف، كما شاورهم ف سن الأذان، وف قصة الإفك، وغير ذلك من الأمور مما

هو مبسوط ف كتب السنة.

المبحث الثان: حقيقة الشورى:

أولا: مجالات الشورى

اتفق العلماء عل أنَّ الشورى ضرب من الاجتهاد واستثارة الآراء بحثاً عن الحم ف مسألة حادثة، فإذا كانت المسائل

منصوصاً عليها مقطوعاً بحمها فلا اجتهاد ولا شورى ف موضع النص، لأن الاجتهاد عندئذ اعتداء عل النص المعصوم،

وهذا هو التقدم بين يدي اله ورسوله المنه عنه بقوله تعال: {يا ايها الَّذِين آمنُوا  تُقَدِّموا بين يدَيِ اله ورسوله} [الحجرات:

.[1

الشورى إذا كان ف عدم التفاتهم إل تدل عل ه عليه وسلم كثير من الآثار التال ه صلوقد وردت عن صحابة رسول ال

المسألة نص.

والنص الذي لا تون معه الشورى هو النص القطع ف دلالته، العاري عن خصوصية الزمان أو المان أو الحالة أو

الشخص، وذلك لأن الصحابة اجتهدوا واستخدموا قاعدة الشورى مع وجود النصوص عندما تبين لهم أن النص مقيد

بظرف أو زمان أو حال، كتعليق حم قطع يد السارق ف الحروب والمجاعات، وتعليق سهم المؤلفة قلوبهم ف فترات قوة

الدولة الإسلامية، ولا يعد هذا التعليق إلغاء للحم، بل دوراناً مع غايته وعلته، وحملا له عل الظروف المناسبة لتطبيقه.

ومن أهم مجالات الشورى الأمور التالية:

1- اختيار الإمام أو الرئيس وتنصيبه وطرق ووسائل تحقيق ذلك.

2- المشاكل السياسية الت تعود إل علاقة الدولة بدولة أخرى مما قد يعود إل مبدأ السلم والحرب.

3 – قضايا الثقافة والدعوة الإسلامية والبحث ف سبلها ومناهجها.

الدرجة الت فيها، أو يراد التعرف عل كشف القيمة المصلحية الت يراد الوصول إل 4 – الأمور الداخلية المصلحية الت

تقف عندها ف سلم الأولويات الت تصنف بموجبها مصالح الأمة (حفظ النفس والعقل والدين والعرض والمال).

5- سائر الأحام القضائية الت تنهض عل البينات والحجاج ف الدرجة الأول، وعل قرائن الأحوال ف الدرجة الثانية،

ذاتها، إلا أن تطبيقاتها عل لية منصوصاً عليها ولا يجوز الخروج عنها ولا التشاور فام وإن كانت مبادئها الفهذه الأح

الأفراد عند الترافع والدعاوى تحتاج إل بصيرة نافذة وإل كثير من النظر ف حال المترافعين والتدقيق ف دعاويهم.

6 – استخراج الحم الشرع من نص غير واضح الدلالة، أو نص يحتاج إل التأكد من ثبوته.



7 – النظر ف مصير مستند حم إجماع قام عل الدليل المصلح وحده، وذلك عل ضوء النظر ف مستجدات المصالح

المتطورة.

ثانياً: شروط أهل الشورى

أهل الشورى: هم أولو الأمر الذين يقدرون عل إبداء الرأي وحل المشلات، وتطلق عليهم عدة تسميات، فهم أهل الاختيار

يجب أن تتوفر فيهم، وقد حددها الماوردي وأبو يعل لم العلماء عن الصفات التوأهل الحل والعقد وأهل الشورى، وقد ت

بثلاثة شروط، وه: العدالة، والعلم، والرأي والحمة( )، وهذه الثلاثة متفق عليها بين العلماء، وهناك صفات مختلف فيها

الشروط المتفق عليها:

الشرط الأول (التليف)
الشرط الثان (العلم ف مجال الاستشارة)

الشرط الثالث (الأمانة والنزاهة)
الشرط الرابع (الرأي والخبرة)

الشرط الخامس(المواطنة)

1 – الشروط المختلف فيها:

بعد أن ذكرنا الشروط الضرورية ف أهل الشورى نفصل اللام ف شرطين وقع الخلاف حولهما وهما:

الأول: شرط الإسلام، وهل يمن لغير المسلم أن يشارك ف مجلس الشورى.
الثان: شرط الذكورة، وهل يمن للمرأة أن تون عضواً ف مجلس الشورى.

الأول: مشاركة غير المسلم ف الشورى:

واختلفوا ف حم مشاركة غير المسلم ف مؤسسات الشورى عل ثلاثة أقوال لل منها دليله وحجته:

الأول: اشتراط الإسلام ف عضو مجلس الشورى وهو مذهب المالية، وقول لأحمد بن حنبل ورأي للشافع وقول
ه وصف (أولفار، واتخاذهم بطانة، وكذلك بأنَّ العن موالاة ال تنه طائفة من أهل العلم ( ) واستدلوا بالآيات الت

الأمر) ‐ومنهم أهل الشورى – بأنهم (منم) أي من المسلمين وكذلك بالأحاديث الت تنه عن الاستعانة بالفار
والمشركين، وبحديث: ((لا تستضيئوا بنار المشركين)).

الرأي الثان: عدم اشتراط الإسلام، وجواز أن يون غير المسلم عضواً ف مجلس الشورى، وهو رأي أب حنيفة
صل تأمر بالبر والقسط مع غير المسلمين واستدلوا باستعانة النب ية وغيرهم، واستدلوا: بالآيات التوبعض المال

اله عليه وسلم بطائفة من غير المسلمين كصفوان بن أمية ويهود بن قينقاع وغيرهم.
الرأي الثالث: وهو التفصيل ف المسألة، وهو رأي كثير من العلماء قديماً وحديثا: فتجوز المشاورة إن كان ف ذلك

فائدة محققة، أي إن كان غير المسلم حسن الرأي، وهذا الرأي قال به كثير من المعاصرين، منهم الدكتور عبد
الريم زيدان ويرى الشيخ محمد مصطف المراغ أنَّ العلة ف منع المشاورة ه العداوة فإذا تغيرت أو فقدت

جازت الاستعانة بهم ومنها الشورى( ).

وبناء عل ما سبق فإنَّ الرأي السديد أنهم ما داموا مواطنين فلهم حق المشاورة إذا توافرت فيهم الشروط والضوابط الآتية:

1ـ أن تون استشارتهم ف القضايا الت تعالج الشؤون الدنيوية والفنية مثل شؤون الاقتصاد والصناعة والتجارة والزراعة.

2ـ توفر الخبرة والرأي والعلم.

3ـ انتفاء التهمة، وتوفر الثقة والأمان.



4ـ أن لا ينفرد غير المسلمين ف مؤسسة معينة للشورى، بل لابدَّ من مشاركتهم للمسلمين( ).

الثان: عضوية المرأة ف مجلس الشورى:

هناك اختلافات بين العلماء حول شرط الذكورة ف أعضاء مجلس الشورى فقد اختلف الفقهاء ف هذه المسألة عل رأيين:

الرأي الأول: عدم جواز عضوية المرأة ف مجلس الشورى، وقال بذلك من المعاصرين أبو الأعل المودودي والدكتور عبد

الحميد الأنصاري.

الرأي الثان: وهو جواز عضوية المرأة ف مجلس الشورى، وذهب إل ذلك جمهور الفقهاء.

من خلال عرض الرأيين وما ساقوه من الأدلة يظهر أن أدلة المانعين لا تدل صراحة عل أن المرأة لا حق لها ف الشورى،

وليس هناك دليل من السنة عل أن النب صل اله عليه وسلم تجنب مشورة النساء، وإذا كان الإسلام قد أباح لها أن تشترك

ف أمور أكثر خطراً وأعظم أثراً من الشورى فإن لها حق الشورى من باب أول، وقد ثبتت مشاركة المرأة ف كثيرٍ من

قضايا الشورى، وأخذ النب صل اله عليه وسلم والخلفاء الراشدون برأيها والعمل به، وقد شهد التاريخ الإسلام مواقف

سياسية للنساء المسلمات ف الأزمات الت حلت بالمسلمين أنفسهم أو مع أعدائهم، فإن من الأمور السياسية: البيعة والأمان

والجوار وإبداء الرأي والمشورة والانحياز إل تأييد فريق من الفرقاء المختلفين سياسياً بالفعل أو القول( ).

ثالثاً: طرق اختيار أعضاء مجلس الشورى:

إن نصوص الشورى ف الإسلام جاءت عامة مرنة لم تلزم المسلمين بعدد معين لرجال الشورى، ولا بطريقة بعينها ليفية

اختيارهم، ولا بنظام خاصٍ للاقتراع بينهم، بل أمرت هذه النصوص بالشورى، وألزمت المسلمين أن لا يصدروا ف جميع

أمورهم إلا عن شورى، أما عن كيفيتها وتنظيمها فقد وكل هذا إل عرف الجماعة ومستواها وظروفها ف العصور المتعاقبة(

.(

وف الحقيقة فإنه لم يحصل ف العصور المتتالية للإسلام أي انتخابات لمجلس الشورى بالطريقة المعروفة اليوم، ولو

حصل لما اختير غير الذين كانوا يستشارون بالفعل، فعلمهم وسابقتهم ف الإسلام، وجهادهم ف سبيله أهلَهم بطبيعة الأمور

لتلك المنزلة وهذه المانة‏.‏

وعل ذلك فإن إختيار أهل الشورى يمن أن يون بطريقتين:

الأول: إشراك الأمة ف اختيارهم، فالحاكم الآن لا يستطيع بمفرده الوصول إل خيار الناس وفضلائهم وأهل الخبرة
فيهم‏، فالانتخاب ف الإسلام شهادة للمرشح بالصلاحية ( ).

الثانية: أن يون للحاكم حق ف اختيار عدد محدود من الأفراد ليونوا من رجال الشورى وأهل الحل والعقد فيهم.

فتفويض الأمة الامل لانتخاب مجلس للشورى جائز شرعاً، وجعل عدد محدود باختيار الإمام جائز شرعاً‏.‏ ويقدر هذه

المصالح جمهور علماء الأمة‏.‏ وللظروف والملابسات دخل عظيم ف اختيار الأسلوب المناسب لتطبيق هذه الأحام‏.‏

رابعاً: إلزامية الشورى:

ذهب جمهور العلماء وبعض العلماء المعاصرين إل أن الشورى معلمة ف حق الحاكم وليست ملزمة فلا يلزم برأي الأغلبية

.

ومـن العلمـاء الذيـن قـالوا بـأن الشـورى معلمـة: الجصـاص الحنفـ، وابـن عطيـة المـال، وابـن تيميـة، والقرطـب، ومـن

.ريم زيدان، وأحمد محمد شاكر، وحسن هويدي، ومحمد سعيد رمضان البوطالمعاصرين: الطاهر بن عاشور، وعبد ال



ولقد ذهب كثير من العلماء المعاصرين إل أن الشورى ملزمة، فعل ول الأمر أن يقول برأي الأغلبية، وإن خالف رأيه،

ومنهم أبو الأعل المودودي والشيخ محمود شلتوت وعبد الريم زيدان ف آخر ما انته إليه والأستاذ عبد القادر عودة

وطه سرور وأحمد شلب ومحمد الغزال ومحمد عبده ومحمد رشيد رضا ومحمد سليم العوا وسيد قطب ومحمد البه

وكثير من العلماء المعاصرين( ).

وذهب ابن تيمية إل أن الخلافة تون بموافقة أغلبية أهل الشوكة، أي أهل الشورى وأهل الحل والعقد، فقد قال: “ولو قُدِّر أن

عمر وطائفة معه بايعوه وامتنع سائر الصحابة عن البيعة لم يصر إماماً بذلك وإنما صار إماماً بمبايعة جمهور الصحابة

الذين هم أهل القدرة والشوكة، ولهذا لم يضر تخلف سعد بن عبادة لأن ذلك لا يقدح ف مقصود الولاية، فإن المقصود

حصول القدرة والسلطان اللذين بهما تحصل مصالح الإمامة، وذلك قد حصل بموافقة الجمهور عل ذلك”.

إن الفريقين قد استدلوا بنفس الآيات ولن حملها بعضهم عل إلزامية الشورى وحملها البعض الآخر عل عدم الإلزامية ولو

تأملنا بحوادث السيرة النبوية نجد أن الرسول صل اله عليه وسلم كان يستشير ف أموره كلها. ولن لا فائدة من الشورى

إذا قلنا أنه يجب عل الإمام أن يستشير الأمة ممثلة بأهل الحل والعقد فيها أو أهل الشورى ثم يأخذ برأيه وينفذه ويضرب

برأيهم عرض الحائط، فإن هذا يولّد ضعف الثقة بين المستشير والمستشارين، وربما أوغر هذا صدور أهل الحل والعقد عل

الأمير، وأنتج التدابر والتشاحن والتنافر إن كانوا أقوياء.

والقول بأن الشورى غير ملزمة يؤدي إل استبداد الحاكم وظلم الرعية وقتل شخصيتها، ولقد ولّد هذا الرأي حاماً فاسدين

ظالمين، لا يقيمون للأمة وزناً، ويتخذون قرارات مصيرية بالنسبة لها، ولقد حدثت مظالم كثيرة ف المجتمعات الإسلامية

سواء ما كان منها متعلقاً بتنصيب رئيس الدولة وعزله والولاية بالعهد إل شخصين فأكثر، أو ما كان متعلقاً بسياسة الأمة

وعلاقتها مع أعدائها ف السلم والحرب، أو ما كان متعلقاً بالأحوال الداخلية واله أعلم.

ثم إن القول بأن الشورى ملزمة تقتضيه المصلحة العامة للأمة، وحيثما كانت المصلحة فثم شرع اله.

ن من خلاف فإذا رأت الأمة أو جماعة منها أن تأخذ برأي الإلزام فكتابة (من فقه الدولة): “ومهما ي يقول القرضاوي ف

الشورى فإن الخلاف يرتفع ويصبح الالتزام بما اتُفق عليه واجباً شرعاً، فإن المسلمين عند شروطهم، فإذا اختير رئيس أو

أمير عل هذا الأساس وهذا الشرط فلا يجوز له أن ينقض هذا العقد ويأخذ بالرأي الآخر، فإن المسلمين كما قلت ولما جاء

لْتُمعقَدْ جا ويدِهكدَ تَوعانَ بميوا اتَنْقُض و دْتُماهذَا عا هدِ الهفُوا بِعواشروطهم، والوفاء بالعهد فريضة {و الحديث عل ف

اله علَيم كفيً انَّ اله يعلَم ما تَفْعلُونَ} [النحل: 91] وحين عرض سيدنا عبد الرحمن بن عوف عل سيدنا عل عل أن

يبايعوه عل التاب والسنة وعمل الشيخين أب بر وعمر قَبلَه رفض هذا‐ أي الالتزام بعمل الشيخين‐ لأنه إذا قَبِلَه يجب

أن يلتزم به، وإنما رفضه لأنه إمام له اجتهاده ونظرته المستقلة عن نظرة الشيخين قبله، وقد تغير الزمن والحال، وقَبِل ذلك

سيدنا عثمان، فبويع عل ذلك. والشاهد: أن من تبايعه الأمة عل شرط يجب أن يوف به ما استطاع”.

والخلاف ف مسألة الشورى وإلزاميتها إنما يون عند وجود الحاكم الذي توافرت فيه الشروط كاملة من اجتهاد وعلم. أما

مع عدم استجماع الشروط كاملة ف الحام، فإن القول بإلزامية الشورى هو الذي يجب العمل به واله تعال أعلم.

المبحث الثالث: الشورى المعاصرة:

مجتمعاتها معتمدة عل الشورى وتطبيقه ف لتحقيق معن اختلاف نظمها اتخذت أنماطاً شت إنَّ الدول الحديثة عل

الديمقراطية وفرة العقد الاجتماع وإعطاء الأغلبية حقها ف إصدار القرارات العامة.وقد مارست الأمة الشورى بأساليب

شت فقد اتخذت مجالس للشورى واعتمدت أهل الحل والعقد ومؤسسات الشورى واتخذ الخلفاء والولاة المشيرين



والمستشارين واستشاروا الجماعة والأفراد والنساء والرجال والشباب ف شؤون الدولة المختلفة وأهمها اختيار رئيس

الدولة دون أن يون لها نظام محدد وشل ثابت.

أولا: الشورى والديمقراطية:

تعريف الديمقراطية: حومة الشعب الذي تمثله أغلبيته وه طبقة العامة.

1- نواح الاتفاق والاختلاف بين الشورى والديمقراطية:

أ. نواح الاتفاق: تتفق الشورى والديمقراطية ف النقاط التالية:

1- السلطة للشعب ف انتخاب رئيس الدولة، سواء أكان انتخاباً من أهل الحل والعقد أو من عامة الناس.

.(هنوتم الالح) أو الثيوقراط م المطلق أو الاستبدادي أو القبلال الح2- رفض جميع أش

3- تعددية الأحزاب والجماعات ضمن الإطار العام للإسلام (ف الإسلام) أو الدستور أو الميثاق (ف الديمقراطية) .

4- إعطاء الحريات للأفراد ضمن النظام العام.

5- حرية الشعب ف اختيار ممثليه.

ب. نواح الاختلاف بين الشورى والديمقراطية:

إذا نظرنا إل الديمقراطية بأصولها الفلسفية الأيديولوجية، وإل الشورى بلبوسها الإسلام فإننا نلحظ فارقين رئيسيين هما

المصدر والتشريع:

1- المصدر: فنظرية الشورى ف الإسلام نابعة من ضرورة انضباط كل مفاصل الدولة ف الإسلام بالأحام الشرعية، لأن

الحاكمية له تعال، وهو مبدأ لا يجوز الخروج عليه، ولذلك فإن الالتزام بالشورى هو التزام بالحم الشرع المستمد من

مبادئ تضبط لهم شؤون حياتهم، وبالتال بينما تستمد الديمقراطية أصولها من تصالح الناس وتوافقهم عل ،الإله الوح

يجوز لهم الخروج عنها إل غيرها مت ما وجدوا المصلحة ف غيرها.

2 – التشريع: فليس من حق أهل الشورى أو المجالس النيابية ف الإسلام أن تخرج عن الإطار العام للشرع، لأن التشريع

حق له تعال، أما ف الديمقراطية فلا حدود ولا ضوابط إلهية، وإنما ما يتوافق عليه الناس ف دساتيرهم وقوانينهم.

بين آليات الشورى وآليات الديمقراطية:

بعد أن بينا نقاط التوافق والخلاف بين الشورى والديمقراطية لا بد أن نبين أن الخلاف ف الأصل الفلسف لا يعن رفض

الآليات والإجراءات الت قد تتبع ف الشورى أو الديمقراطية، وإنما الرفض للبعد الفلسف ف الديمقراطية، وهذا مما لا

يخالف فيه مسلم يعتز بدينه وانتمائه، يقول القرضاوي: “إن الإسلام قد سبق الديمقراطية بتقرير القواعد الت يقوم عليها

جوهرها، ولنه ترك التفصيلات لاجتهاد المسلمين وفق أصول دينهم ومصالح دنياهم وتطور حياتهم بحسب الزمان والمان

وتجدد أحوال الإنسان… ومن حقنا أن نقتبس من غيرنا من الأفار والأساليب والأنظمة ما يفيدنا، مادام لا يعارض نصاً

محماً ولا قاعدة شرعية ثابتة، وعلينا أن نحور فيما نقتبسه ونضيف إليه ونضف عليه من روحنا ما يجعله جزءاً منا ويفقده

جنسيته الأول، ومن هنا نأخذ من الديمقراطية أساليبها وآلياتها وضماناتها الت تلائمنا، ولنا حق التحوير والتعديل فيها، ولا

نأخذ فلسفتها الت يمن أن تحلل الحرام أو تحرم الحلال أو تسقط الفرائض”.

يقول الشيخ محمود شلتوت: “الشورى من الأمور الت تركت نظمها وإجراءاتها دون تحديد رحمة بالناس من غير نسيان

توسعة عليهم وتميناً لهم من اختيار ما يتاح للعقول وتدركه البشرية الناضجة ومادام المقصود هو أصل المشورة

والوصول بها إل قوانين التنظيم العادل الت تجمع الأمة ولا تفرقها والت تعمر وتبن ولا تخرب ولا تهدم فالأمر ف الوسيلة



سهل ميسور”( ).

ويضيف الشيخ القرضاوي ملحظاً مهماً فيقول: “ولا يلزم من الدعوة إل الديمقراطية اعتبار حم الشعب بديلا عن حم اله

إذ لا تناقض بينهما، ولو كان ذلك لازماً من لوازم الديمقراطية فالقول الصحيح لدى علماء المحققين :إن لازم المذهب ليس

بمذهب وأنه لا يجوز أن يفر الناس أو يفسقوا أخذاً لهم بلوازم مذاهبهم فقد لا يلتزمون بهذه اللوازم”.

ولإزالة شبهة أن تتخذ المجالس النيابية وسيلة من وسائل تغيير شرع اله فإنه يمن أن توضع مادة ف الدستور تنص

صراحة عل بطلان كل حم أو قرار أو قانون يخالف الشريعة الإسلامية.

وبنــاء علــ ذلــك فــإذا أردنــا بالديمقراطيــة أن يختــار الشعــب ممثليــه بنفســه، ويســتمد مــن الديمقراطيــة تنظيــم الانتخابــات

والإجراءات، فهو أمر لا يعارض الشريعة ولا مشلة ف الاصطلاحات.

أما إن أردنا بالديمقراطية أن الشعب مصدر التشريعات والحم فهو أمر مخالف للشريعة واله أعلم .

ثانياً: المجالس النيابية وصلاحياتها:

استقر العمل ف الحومات المعاصرة عل اختيار أساليب وطرق تنظم عمل المؤسسات النيابية: كمجلس الشيوخ، ومجلس

النواب، ومجلس الأعيان، ومجلس الشعب، ومجلس الأمة، ومجلس الشورى، وقد تشتمل بعض المؤسسات عل مجلسين،

وبعضها عل مجلس واحد، فهل يتعارض الأخذ بها مع مبدأ الشورى ف الإسلام .

فالإسلام لا يمنع أن يون هناك مجلس منتخب من الأمة عل اختلاف فئاتها ينتخبون بحرية تامة وانتخاب عام ممثلين عنهم

ف كل ولاية أو مقاطعة حسب قانون البلد وأنظمته، وهذه الانتخابات وإن لم تن موجودة عل هذه الصورة ف عهود

الإسلام إلا أنها كانت موجودة ف صورة الانتخاب الطبيع، والذي بموجبه نال عدد من الزعماء أو الشخصيات القبول من

الناس الذين أوصلوهم إل مركز الصدارة، فصاروا من أهل الحل والعقد، فهم يمثلون عنصر التأثير الاجتماع الذي

يتمتعون به، حيث يون انحيازهم إل رأي أو قرار مدخلا كافياً لرض الناس به ودخولهم فيه وانصياعهم لحمه.

وقد ثبت ف عصرنا جدوى الوسائل النيابية الحديثة، فليس هناك ما يمنع من الأخذ بها إذا لم تتعارض مع نصوص الشريعة

ولا تناقضها، بل تحقق المقصود من الشورى، قال الشيخ محمد عبده: “ومعلوم أن الشرع لم يج ببيان كيفية مخصوصة

للشورى، كما لم يمنع كيفية من كيفياتها الموجبة لبلوغ المراد منها، فالشورى واجب معروفة ام، ولا طريقةلمناصحة الح

شرع وكيفية إجرائها غير محصورة ف طريق معين فاختيار الطريق المعين باق عل الأصل من الإباحة والجواز”.

وإذا كانت هناك ثغرات ف النظام النياب الغرب أو مساوئ ف تطبيقه، مثل الغش والخداع والتزييف والتلاعب وشراء

الأصوات والغوغائية والتملق للناس واستغفالهم واستغلالهم ونحو ذلك، فإن بالإمان مجانبة ذلك ما دمنا نحيط هذا النظام

.جاء بها الشرع الإسلام بسياج القيم والأخلاق الت

 

 

 

المصادر:


