
إذا كان الناس يتناصرون فيما بينهم من أجل دين باطل أو دنيا زائفة، فإن المؤمنين يتناصرون فيما بينهم بأعظم عقد وعهد

بينهم ألا وهو الإيمان باله وحده، والاستسلام لدينه الحق، قال تعال: {والْـمومنُونَ والْـمومنَات بعضهم اولياء بعضٍ يامرونَ

زِيزع هإنَّ ال هال مهمحريكَ سلَئوا ولَهسرو هونَ اليعطياةَ وكتُونَ الزويلاةَ وونَ الصيمقيرِ ونالْـم ننَ عونْهيوفِ ورعبِالْـم

ةملّْفَاقِ الاتو الدِّين ف {ٍضعب اءيلوا مهضعب نَاتموالْـمنُونَ وموالْـمو} :َالتَع لُه[التوبة: 71] قال البغوي: «قَو {يمح

.[1]«ةرالنُّصنِ ووالْعو

فالإيمان يثمر الولاء الذي يقتض المحبة والنصرة، حت يصبح المؤمنون كالبنيان كما قال رسول اله صل اله عليه وسلم:

«المؤمن للمؤمن كالبنيان يشُدُّ بعضه بعضاً»، وشَبكَ بين أصابعه[2].

مهم وتعاطُفهم: مثلهم وتراحِادتَو المؤمنين ف ثَله عليه وسلم عن هذه اللحمة الإيمانية بقوله: «مال صل وقد عبر النب

.[3]«مرِ والحهالجسد بالس له سائر منه عضو: تَدَاع ذا اشتالجسد، ا

ومثل ذلك عقد الإسلام كما ف الصحيحين عن عبد اله بن عمر ‐ رض اله عنهما ‐: انَّ رسول اله صل اله عليه وسلم

.[4]نهيدْفَع عذِيه، بل ينصره ووا يم عم يتْركه  يا «سلمهي » :قَولهه»، وملسولا ي ،همظْللا ي ،أخو المسلم قال: «المسلم

ومن هنا فقد أكد النب صل اله عليه وسلم النصرة للمسلم من كل وجه وبل سبيل، وذلك عندما قال: «انْصر أخَاكَ ظالماً

أو مظلوماً، فقال رجل: يا رسول اله أنصره اذا كان مظلوماً، افرأيت ان كان ظالماً: كيف أنصره؟ قال: تحجزه أو تمنعه عن

.[5]«هرالظلم، فإن ذلك نَص

وذلك أن الناس ف الـــجاهلية كانوا ينصر بعضهم بعضاً فـــ الــــحق والباطل، فف صحــــيح مسلــم عن جابر بن عبد اله

‐ رض اله عنهما ‐: قـــال: «اقتتــل غـــلامان، غــلام من المهـــاجرين، وغـــلام من الأنــــصار، فنادى المهــــاجــر ‐ أو

المهاجــرون ‐: يا لَلْمهاجرين، ونادى الأنصــاري: يا لَلأنصار، فخرج النب صل اله عليه وسلم، فقال: ما هذا؟ أبدعوى

رِ الرجلنْصأحدُهما الآخر، فقال: لا بأس، ولْي عسَلا أن غلامين اقتتلا، فه اال الجاهلية وأنا بين أظهركم؟ قالوا: لا، يا رسول

أخاه ظالماً أو مظلوماً، ان كان ظالماً فَلْينْهه، فإنه له نصر، وان كان مظلوماً فلينصره».

دور العلماء والدعاة ف القضية السورية
الاتب : فايز الصلاح

التاريخ : 16 مايو 2012 م

المشاهدات : 7849



وعندما تمنع أخاك من الظلم فإن فيه نصراً له من جهتين:

الأول: أنه نصر له عل هواه ونفعه بهذا المنع[6].

الثانية: أن الظلم سيؤدي به إل القصاص منه فمنعك له مما يوجب عليه القصاص نصرة له[7].

ملَيفَع الدِّين ف موكرتَنصإنِ اسو} :الفتنة عنهم، كما قال تعال ِوتتأكد النصرة للمسلمين إذا كانت من أجل الدين ورد

النَّصر} [الأنفال: 72].

والمسلم يقوم بذلك لوجه اله، يرجو رحمة اله، قال رسول اله صل اله عليه وسلم: «من نَفَّس عن مؤمن كربة من كرب

الدنيا نَفَّس اله عنه كربة من كرب يوم القيامة، ومن يسر عل معسر، يسر اله عليه ف الدنيا والآخرة، ومن ستَر مسلماً

.[8]«خيهونِ اع ونِ العبدِ ما كانَ العبدُ فع ف هوال ،ةرالدُّنيا والآخ ف هال هتَرس

نصرة علماء السلف للدين وأهله:

لقد قام علماء السلف بواجبهم ف الدفاع عن الدين وأهله وخاصة ف أيام الفتن والمحن، فإذا صال أهل الضلال بفرهم

وبدعهم، صدوهم بالآيات البينات والحجج الواضحات بألسنتهم وأقلامهم، وإذا قامت سوق الجهاد رأيت الثير منهم

ينغمسون ف الصفوف مجاهدين ولا يون مع الخوالف والقَعدة.

كانوا قد طهروا أنفسهم من خلق الخضوع للحام والأغنياء، وكانت عفتهم ه رأس مالهم، فلذلك كانوا يصدعون بالحق لا

يخافون ف اله لومة لائم، لأن اله قد أخذ عليهم ميثاق البيان وعدم التمان كما قال تعال: {وإذْ اخَذَ اله ميثَاق الَّذِين اوتُوا

الْتَاب لَتُبيِنُنَّه للنَّاسِ ولا تَتُمونَه فَنَبذُوه وراء ظُهورِهم واشْتَروا بِه ثَمنًا قَليلا فَبِىس ما يشْتَرونَ} [آل عمران: 187]، وقال

أيضاً: {إنَّ الَّذِين يتُمونَ ما انزلْنَا من الْبيِنَاتِ والْهدَى من بعدِ ما بينَّاه للنَّاسِ ف الْتَابِ اولَئكَ يلْعنُهم اله ويلْعنُهم اللاعنُونَ}

[البقرة: 159].

لقد كانوا ملوكاً عل الملوك، واقفين لهم بالمرصاد، لا يقرونهم عل باطل ولا منر، ولا يستون لهم عل مخالفة صريحة

للدين، ولا يتساهلون معهم ف حق اله، ولا يترضونهم فيما يسخط اله.

نصرة العلماء للقضية السورية:

لقد انقسم العلماء والدعاة وطلبة العلم بالنسبة إل القضية السورية إل ناطقين وساكتين، فالناطقون إما بحق وإما بباطل،

والساكتون إما لخوف وإما لتخاذل.

فأما الناطقون بالحق: فهم الذين دافعوا عن الشعب المظلوم ضد النظام الظالم، لقد أفزعهم ما فعله النظام المجرم من قتل

وتعذيــب وخطــف واغتصــاب، فصــاحوا فــ وجــه الظلــم بأقلامهــم وبألســنتهم، بخطبهــم ومحــاضراتهم وفتــاويهم ومقــالاتهم

ولقاءاتهم، مبينين عقيدة النظام الفاسدة، داعين المسلمين للوقوف مع الشعب السوري بل ما يقدرون، داعين الشعب

للصبر والثبات، قائلين لهم: إن النصر لآت، وإن تنصروا اله ينصركم.

وكان للبيانات والفتاوى الصادرة عن الروابط والاتحادات الإسلامية أكبر الأثر، لأنها جهد جماع تحوي توقيعات كثير من

أهل العلم، كرابطة علماء المسلمين، ورابطة أهل السنة، والاتحاد العالم، والحملة العالمية لمقاومة العدوان وغيرها.

وأما الناطقون بالباطل فقسمان:

قسم وقف مع الظالم ضد المظلوم، ومع المجرم ضد الضحية، وهؤلاء هم علماء السوء الذين زينوا للمجرم إجرامه ووصفوا

الثوار بالعمالة والإرهاب والإجرام، واتهموهم بتنفيذ مخطط كون للنيل من دولة المقاومة والممانعة.

هؤلاء عملاء وليسوا بعلماء، ضيعوا الأمانة واتبعوا أهواءهم الذي أرداهم، وصدق فيهم قول ابن حزم ‐ رحمه اله ‐ الذي

ِنون لأهل الشرِي قال ف أمثالهم: «ولا يغرنك الفُساق والمنتسبون إل الفقه، اللابسون جلود الضأن عل قلوب السباع، المز

شرهم، الناصرون لهم عل فسقهم»[9].



إنهم نبيحة النظام الذين فاقوا الشبيحة ف إجرامهم، لقد فاقت نونهم شينهم وشَينهم؛ لأن الشبيحة لم يطلبوا بالدين الدنيا، ولم

يثيروا الفتنة بالفتيا.

نَاهالَّذِي آتَي انَب هِملَيع اتْلو} :لاب قال تعاللعلماء السوء مشبهاً لهم بال ه مثلاصدق من وصفهم بالنبيحة، ولقد ضرب ال

ثَلمك ثَلُهفَم اهوه عاتَّبضِ ورالا َخْلَدَ إلا نَّهَلا وبِه نَاهفَعنَا لَرىش لَوو * الْغَاوِين نانَ مَطَانُ فالشَّي هعتْبا فَانْهلَخَ منَا فَانساتآي

ثَلام اءونَ * سرَتَفي ملَّهلَع صصِ الْقَصنَا فَاقْصاتوا بِآيذَّبك الَّذِين مالْقَو ثَلكَ مث ذَّللْهي هكتَتْر وا ثلْهي هلَيع لملْبِ إن تَحْال

الْقَوم الَّذِين كذَّبوا بِآياتنَا وانفُسهم كانُوا يظْلمونَ} [الأعراف: 175- 177].

يقول مصطف صادق الرافع ف «وح القلم 3/ 44»: أتدري يا ولدي ما الفرق بين علماء الحق وعلماء السوء، وكلهم آخذ

من نور واحد لا يختلف؟ إن أولئك ف أخلاقهم كاللوح من البلور؛ يظهر النور نفسه فيه ويظهر حقيقته البلورية؛ وهؤلاء

بأخلاقهم كاللوح من الخشب يظهر النور حقيقته الخشبية لا غير! وعالم السوء يفر ف كتب الشريعة وحدها؛ فيسهل عليه أن

يتأول ويحتال ويغير ويبدل ويظهر ويخف؛ ولن العالم الحق يفر مع كتب الشريعة ف صاحب الشريعة، فهو معه ف كل

حالة يسأله ماذا يفعل وماذا يقول؟

والرجل الدين لا تتحول أخلاقه ولا تتفاوت ولا يجء كل يوم من حوادث اليوم، فهو بأخلاقه كلها، لا يون مرة ببعضها ومرة

ببعضها، ولن تراه مع ذوي السلطان وأهل الحم والنعمة، كعالم السوء هذا الذي لو نطقت أفعاله لقالت له بلسانه: هم

يعطون الدراهم والدنانير فأين دراهمك أنت ودنانيرك؟».

والقسم الثان ممن نطق بالباطل الذي قرأ الواقع خطأ، فأخطأ مرة أخرى عندما حم عليه بالشرع، وقال: إنها فتن يجب

اجتنابها، فالزم بيتك وابك عل خطيئتك، وكن كالسلف ف اجتناب الفتن، ثم إن هذه الطريقة ف التغيير مبتدعة وقد اتفق

علماؤنا عل تحريم المظاهرات، فهؤلاء بهذا اللام خذلوا إخوانهم ولم يقرؤوا الواقع قراءة صحيحة، والرد عليهم ليس هنا

موضعه.

وأما الساكتون لخوف فاله حسيبهم، والعالم الجبان لا مان له بينهم لأنه عضو أشل.

وأما الساكتون لتخاذل فهؤلاء قيدتهم الأطماع، فشلت ألسنتهم، وما أصدق كلام الغزال ‐ رحمه اله ‐ ف أمثال هؤلاء

عندما قال: «أما الآن فقد قيدت الأطماع ألسن العلماء فستوا، وإن تلموا لما تساعد أقوالهم أحوالهم فلم ينجحوا، ولو

صدقوا وقصدوا حق العلم لأفلحوا، ففساد الرعايا بفساد الملوك، وفساد الملوك بفساد العلماء، وفساد العلماء باستيلاء حب

الجاه والمال، ومن استول عليه حب الدنيا لم يقدر عل الحسبة عل الأراذل فيف عل الملوك والأكابر»[10].

أيها الساكتون لقد تلم الساسة والفنانون واللاعبون والفار والمؤمنون فمت تتلمون؟

لو كان الذي يذبح ف سورية مجموعة من اللاب لان حقا عليم أن تنروا ولن..

يا معشر القراء ياملح البلد *** ما يصلح الملح إذا الملح فسد

توصيات:

يجب عل الأمة أن تأخذ بسبل الرق ف المعال من أجل دينها، وتتخذ الوسائل النافعة ف صد العدوان عن الدين وأهله، ثم

دعوة الناس أجمعين إل الدين الحق.

وإن للعلماء دوراً كبيراً يحتاج إل تفعيل كبير، ليون علمهم نافعاً بصورة أوسع وأثر أعمق، ومن أجل ذلك كانت هذه

التوصيات:

السع إل توحيد جهود العلماء ف مواجهة النوازل وبيان حم الشرع فيها، والعمل عل نشر ذلك عبر وسائل الإعلام.

قيام العلماء بدورهم بصورة أشمل وأوسع يساهم ف الحيلولة دون انسياق المسلمين وراء القضايا والأحداث الت يصنعها

أعداء الإسلام، ويطرحونها بقوة ويجرون المسلمين إل المناقشة والجدل حولها بصورة تحجب غيرها من قضايا المسلمين



الأهم.

يجب عل العلماء تبصير الناس بحم اله ف أقداره، وبما يجب عليهم من محاسبة أنفسهم والعودة إل اله بالتوبة النصوح.

الصدع بلمة الحق ف وجه كل ظالم وباغ؛ سواء أكان حاكماً أم محوماً حت يرتدع عن ظلمه وكشف حال أهل الباطل،

وكشف مخططات الأعداء وتحذير الأمة من الارتماء ف أحضانهم.

تصحيح عقيدة المسلمين وسلوكهم، وتجميع الأمة عل عقيدة أهل السنة والجماعة، وتحذير الأمة من الشرك والفر والبدع،

وتعليم المسلمين أمور دينهم وتفقيههم.

إحياء روح الجهاد والأمر بالمعروف والنه عن المنر ف الأمة، وإيقاظها من غفلتها، لتعمل عل تغيير واقعها والنهوض به

واستشراف مستقبلها، وتنظيم العمل الجهادي وتوجيه المجاهدين ف كل مان.

ينبغ عل العالم أن يسع إل الاستقلال بمفهومه العام الذي يرتز عل تجريد النية له عن كل ما سواه، ومن ذلك

الحومات والشعوب، فلا يقدِّم العالم عل رضا اله، رضا أحد كائناً من كان محباً كان أم مبغضاً، وهو مع ذلك ليس

بمعـزل عـن التواصـل مـع الحـام والمحـومين، وإنمـا يـدعو النـاس أجمعيـن بـدعوة المرسـلين ويبتغـ لهـم رحمـة أرحـم

ون واجباً عينياً علأعمال الدولة ومؤسساتها ومؤسسات المجتمع، بل قد ي الراحمين، وهذا لا يتعارض مع المشاركة ف

بعض العلماء، حت لا تخلو الدولة من العلماء الربانيين والدعاة المهتدين والرجال الصالحين. يجب عل العلماء أن يتقدموا

لسدِّ الثغرة، وأن يتولُّوا زمام المبادرة بأنفسهم، وأن يونوا قريبين من الناس قبل الفتن وف أثنائها، وأ ينتظروا أن تأتيهم

الفرص وهم قاعدون.

لا بدَّ من الاحتساب من قبل العلماء الراسخين عل من يدّعون العلم وينتسبون إليه من غير أهله، وتبيين حالهم للناس، وعدم

ترك المجال لهم ليقودوا الأمة ويتصدّروها، وإن من غشِ الأمة ترك الاحتساب عل أولئك المتعالمين. يقول ابن القيم ‐

هؤلاء، فسمعته يقول: قال ل ار عله ‐ شديد الإنه ‐ عن شيخ الإسلام ابن تيمية: «وكان شيخنا ‐ رحمه الرحمه ال

بعض هؤلاء: أجعلت محتسباً عل الفتوى؟! فقلت له: أيون عل الخبازين والطباخين محتسب ولا يون عل الفتوى

محتسب؟!»[11].

إن أهل العلم بحاجة ماسة إل أن يمدوا بينهم جسور المحبة والألفة والاجتماع والإخوة والمشورة، فإن كثيراً من الخير،

وحظاً وافراً من الإصلاح يتحقق بذلك. ويتأكد هذا التواصل والتواص ف النوازل البار والأزمات الجسام.

يجب تعزيز دور المؤسسات الخيرية، والهيئات والمنظمات الإسلامية الموثوقة، وينبغ عل أهل العلم وطلبته التعاون معها

مما يحقق الخير للأمة.

السع إل إيجاد جمعيات لأهل العلم وطلبته ف كل بلد، ثم السع لإيجاد تتل عالم يجمع علماء أهل السنة والجماعة،

لتوحيد الخطاب الدين للأمة وخاصة أيام النوازل.

تفعيل العمل الجماع ف جميع نواح الحياة، وتضييق دائرة التحزب والتعصب للأشخاص والجماعات، فلا بدَّ من تضافر

الجهود، وتراص الصفوف، ونبذ الاعتداد بالنفس، والاستبداد بالرأي، وتضخيم الذات.

تفعيل المراجعات الجادة ف الجماعات الإسلامية وتوثيق الارتباط بينها وبين أهل العلم.

إعادة قراءة التاريخ الإسلام والاستفادة منه، وخاصة الفتن والمحن الت مرت بالمسلمين لمعرفة أسبابها ونتائجها، وتلمس

الوسائل الناجعة للتخلص منها.

الحرص عل الاجتماع والائتلاف والبعد عن التفرق والاختلاف، فإن جزءاً كبيراً مما أصاب الأمة ويصيبها من الفتن

والنبات؛ إنما هو بسبب ما جرى ف الأمة من التنازع والفرقة، قال شيخ الإسلام ابن تيمية: «وهذا التفريق الذي حصل من

علماء الأمة ومشايخها، وأمرائها وكبرائها؛ هو الذي أوجب تسلط الأعداء عليها»[12].



إشاعة الشورى بين المسلمين وخاصة بين أهل العلم، فلقد كان الرسول صل اله عليه وسلم أغن الناس عن الشورى ومع

ذلك قال اله له: {وشَاوِرهم ف الامرِ} [آل عمران: 951] ولقد بادر رسول اله صل اله عليه وسلم إل الأخذ بذلك حت قال

أبو هريرة ‐ رض اله عنه ‐ كما ف الترمذي: «ما رأيت أحداً أكثر مشورة لأصحابه من رسول اله صل اله عليه

وسلم»، فواجب عل ورثته أن يتأسوا به. قال بعض البلغاء: من حق العاقل أن يضيف إل رأيه آراء العقلاء، ويجمع إل عقله

عقول الحماء، فالرأي الفذُّ ربما زل، والعقل الفرد ربما ضل. العمل عل قيام حملات توعية علمية واسعة لتبصير الناس

بطريقة التعامل الصحيح مع النصوص الشرعية، والاستدلال بها استدلالا صحيحاً حت لا توضع ف غير موضعها، وتصدر

عليها فتاوى قد تون غير صحيحة بسبب انحراف موضع الاستدلال بالنص.

العمل الجماع المؤسس فإن معالجة ما تمر به الأمة من أخطار، ومواجهة ما يعصف بها من أحداث أمر يفوق جهود

الأشخاص، ويتجاوز طاقات الأفراد مهما كانت ألمعية عقولهم ورسوخ علومهم، وقد كان سلفنا يقولون ف بعض ما يرد

عليهم من مسائل العلم: هذه مسألة لو وردت عل عمر بن الخطاب ‐ رض اله عنه ‐ لجمع لها أهل بدر، فإذا كان هذا

هديهم ف المسائل الشخصية الفردية، فيف بالنوازل المصيرية الت يتأثر بها واقع الأمة.

---------------

[1] تفسير البغوي ‐ طيبة 4/ 72.

[2] أخرجه البخاري ومسلم عن أب موس الأشعري ‐ رض اله عنه.

[3] رواه البخاري ومسلم عن النعمان بن بشير ‐ رض اله عنهما.

[4] كشف المشل من حديث الصحيحين 2/ 484.

[5] أخرجه البخاري عن أنس بن مالك ‐ رض اله عنه.

[6] كشف المشل من حديث الصحيحين 3/ 278.

[7] شرح صحيح البخارى لابن بطال 6/ 572.

[8] أخرجه مسلم عن أب هريرة ‐ رض اله عنه‐.

[9] رسائل ابن حزم 3/173.

[10] إحياء علوم الدين 1/42.

[11] إعلام الموقعين عن رب العالمين 4/ 167.

[12] مجموع الفتاوى 3/ 421.

 

المصدر: مجلة البيان

المصادر:


