
معين إل ريمون آرون، إن الشمولية تحدث عندما يستند نظام سياس ،يقول الفيلسوف وعالم السوسيولوجيا الفرنس

حزبٍ واحد، يحتر النشاط السياس، ومسلح بأيديولوجية وسلطة مطلقة، بحيث تصبح الحقيقة الرسمية للدولة. ولن هذا

التعريف لا يوضح الفرق بين الشمولية والديتاتورية (أسلوب الحم الذي تون فيه للفرد صلاحيات مطلقة)، لأن كلا

النظامين يعتمدان السيطرة المطلقة.

وتذهب الفيلسوفة الألمانية، حنة أرندت، إل أن الشمولية، باعتبارها نظاما سياسيا، تعتبر شلا جديدا يختلف جذريا عن

النظم وأشال الحم الت عرفتها البشرية، ولا يمن اختزاله بالطغيان، فالنظام الشمول يعتمد عل ما تسميه القانون

الطبيع الذي حل محل القانون الوضع. وبهذا المعن، فإن أي نظام شمول لا بد أن يون ديتاتوريا بالضرورة، لأنه

ان فيه للأفراد والجماعات المخالفة لسردية السلطة، غير أن النظام الشمولا بالقوة، لا ميجعل المجتمع عضويا متماس

يعتبر أعم من الديتاتوري، أو هو الصيغة الراديالية عن الديتاتورية الشمولية، نوع من الفر السياس يقوم عل المطلق،

من خلال نظام سياس ونظرية فلسفية وأيديولوجية تعمل عل صهر الحياة العامة ف مختلف جوانبها الدينية، ضمن بوتقة

أحادية للسلطة.

عرفت البشرية أنظمة ديتاتورية كثيرة (أسلوب الحم الذي تون فيه للفرد صلاحيات مطلقة)، لنها لم تعرف سوى

نموذجين من الأنظمة الشمولية ف العصر الحديث، بحسب أرندت، هما الاتحاد السوفييت ف عهد ستالين والنازية الألمانية،

مع ما فيهما من اختلافٍ ف البن التاريخية الت أدت إل إنتاجهما. وتجادل المفرة الفرنسية، بياتريس هيبو، بأنه إذا كانت

ألمانيـا النازيـة والاتحـاد السـوفييت قـد تشـاطرا الحماسـة التحديثيـة والإرادة فـ تـدمير التنـوع والتعدديـة السياسـية، إلا أن

مشروعيهما مختلفان، وأعطيا معن مختلفا للحداثة، فقد كانت الشيوعية، عل الرغم من جرائمها، وريثة عصر التنوير، بينما

النظام السوري بين الشمولية والديتاتورية
الاتب : حسين عبد العزيز
التاريخ : 31 يناير 2019 م

المشاهدات : 4342



القومية الاشتراكية الألمانية كانت رد فعل ضد التنوير، حيث ولدت مع الثورة المضادة، ثم اتسعت مع الثورة المحافظة.

وفـ التجربتيـن، لا يجـب اختـزال الشموليـة فـ بعـدها القسـري وعمليـات التطهيـر الجماعيـة، وحملات القمـع والتصـفية،

فالإشالية المطروحة، بحسب رايموند هينبوش، لا تتعلق بمركزة السلطة، وإنما ف توسيعها، فالشموليات لم تن حركاتٍ

أقلويةً، أخذت ف قبضة بعض الرجال الذين سيغتصبون هذه الجماهير ويضحون عليها، بل ساعدتها بشل فعال أغلبية

السان، تقول أرندت.

كانت الستالينية مشروعة لدى سانٍ كثيرين، لأنها أقامت دولة رعاية ف ميادين مهمة، كالتربية والصحة والثقافة، وفتحت

فرصا للارتقاء الاجتماع، ودوام آليات اندماج العمال عل المستوى الاجتماع. وكانت النازية مشروعة أيضا إل حد ما،

بسبب تضخيمها العرق الآري. ولذلك، استخدم ميشيل فوكو مصطلح الشمولية، للتعبير عن طبيعة البيولوجيا السياسية

الواضحة للنازية. ولن، هل تف هذه المشروعية لتحقيق هذه السيطرة المطلقة والانصياع التام للجماهير؟ العنف هو

إحدى الأدوات الرئيسية، إن لم ين الأداة الأكثر فعالية، من خلال النظام الأمن العنيف أو الشرطة السرية.

وف تحليلها أسباب الانصياع الاجتماع، تعتقد أرندت أن ظاهرة الشمولية تنشأ ف مجتمعاتٍ لم تعرف الاندماج ف أية

منظمة أو تنظيم مؤسس عل المصالح المشتركة (أحزاب، مجالس بلدية، منظمات مهنية أو نقابية). وغالبا ما تون هذه

الجمـاهير ضائعـة، وليسـت لهـا مصالـح خاصـة ومحـدّدة، والمصـطلح الـذي يمـن أن يعـبر عـن حالـة الجمـاهير هـذه هـو

"اللامبالاة". ولا يجب النظر إل "اللامبالاة"، بحسب أرندت، بالمعن الإيجاب، فالمصطلح يفهم ف هذه الحالة من خلال غياب

أي نقطة واضحة، وهذه نتيجة انهيار البنية الاجتماعية الداخلية .

أيضاً القدرة عل ليست فقط النأي بالنفس، وإنما تعن بخلاف أرندت، تعتقد بياتريس هيبو أن لـ "اللامبالاة" بعداً إيجابياً، فه

القيام بأعمالٍ فردية والطريقة المرنة والغامضة والمتعدّدة الت يحاول الناس من خلالها تمثل وجودهم، عبر تسوياتٍ

شخصية محضة ف سلوكيات المعيشة والأعمال، تتيح التعبير عن هوامش المناورة والمبادرة والحرية، ومن ثم ه ليست

بالضرورة مرادفا للتطبيع، حت لو كانت هذه الاستقلالية بالنسبة إل نظام السيطرة ه أيضا أحد شروط قبوله.

ة مشروع أيديولوجن ثمن خارج إطار عملية التحديث، فلم يتاتورية معا، ولالشمولية والدي عرف النظام السوري حالت

أو سياس أو اقتصادي، وكانت سلطة الخطاب المستخدمة، عل الرغم مما تحمله من شحناتٍ أيديولوجية وسياسية

واقتصادية، مرتبطة بأدوات الهيمنة الفوقية.

لم تن الديمقراطية والحم التعددي والنياب والتحديث الاقتصادي من المفر فيه داخل سلطة البعث، وكانت القومية

فقد كان مفهوم الوحدة ف ،والاشتراكية من أدوات خطاب الهيمنة من أجل فرض أيديولوجيا تخترق النسيج الاجتماع

شعار البعث مفهوما بلا مصدّق، أي مفهوما غير قابل للتحقق عل أرض الواقع، وإذا كان المفهوم قد عبر، ف مرحلة

.بعد ذلك أداةً للجذب الاجتماع الستينيات، عن فورة قومية، فإنه بق

جمعت مرحلة حافظ الأسد بين الشمولية والديتاتورية، لا بالمعن التحديث الذي عرفته التجربتان السوفييتية والنازية،

وإنما بالمعن التسلط الذي تتمن من خلاله السلطة من السيطرة عل كل مناح الحياة، بما فيها الثقافية والاقتصادية،

فف ظل حم "البعث" كانت المصالح السياسية والاجتماعية ه الت تتحم بالسياسات الاقتصادية.

البراغماتية ف شؤون صنع السياسة الاقتصادية ه الت تدمغ حم الأسد، إنها تعبير عن ذلك المنهج الذي يعتبر الاقتصاد

وصيفا للسياسة.

وكأي نظام شمول تلعب فيه العصبية دورا ف حماية الأنظمة، شلت العصبية العلوية دورا رئيسا ف حماية النظام، بحيث

أصبح قلب السلطة علويا، وليس مصادفةً أن يتول ضباط علويون أهم المناصب العسرية القادرة عل إحداث الفرق.

م وجود، فمن الصعب الاعتماد علأكثر مما هو ح قيم ميجادل باحثون كثيرون أن حافظ الأسد كان طائفيا، وهذا ح



م وفق مفهوم العصبية بالمعنبنية النظام تطلّبته مقتضيات الح الطائفة العلوية ف هنات الذهنية، ذلك أن الاعتماد علالت

الخلدون، ودورها ف تشيل السلطة.

وكانت أفار حزب البعث الأداة الأيديولوجية للهيمنة، لأن الأفار السائدة تحافظ عل تماسك الوحدة المتوازنة المؤلفة من

الدولة والمجتمع، والت تشل نمطا تاريخيا معينا للمبن الفوق، يقول عزم بشارة.

وكما هو الحال مع الشموليتَين السوفييتية والنازية، نجح الأسد ف الانتقال من مرحلة الفوض السياسية إل مرحلة

الاستقرار السياس، وإحياء الحضور السوري الإقليم قوة وازنة، ولن خارج أي إطار تحديث. ومع ذلك، لقيت المانة

الجديدة لسورية استحسانا جماهيريا ف بداية الأمر.

ومع ذلك، لم تن المشاركة الجماهيرية كاملةً عل الدوام، ويرافقها استياء وقلق ورفض جزئ واتهامات. وف تحليلها

العميق، تؤكد بياتريس هيبو أن هذه المشاركة تحمل من معن المساندة والمشاركة النشيطة الموافقة أكثر مما تحمله من

معن التيف.

بعبارة أخرى، يطلق الأفراد المؤيدون حما مسبقا ف شرعية النظام الحاكم، من دون أن يتساءلوا عما إذا كانت الدولة أو

الحومة شرعية، لأن القواعد الت من خلالها يقيمون حالة الطبيعة يمن أن تون متعدّدة، وترجع إل تراتبية قيم مختلفة، بل

حت متناقضة. وغالبا ما يون هؤلاء الأفراد من فئة الرعاع، وهو ما تنبهت له هنا أرندت، ف قولها إن ما يميز الشمولية

اعتمادها عل الرعاع، فالنظام الشمول يعتمد عل تنظيماتٍ جماهيرية تضم إليها أفرادا مبعثرين ومعزولين.

وإذا كانت مرحلة الرئيس حافظ الأسد قد جمعت بين الشمولية والديتاتورية، فإن مرحلة الأسد الابن اختلفت كليا، فقد

تراجعت الأيديولوجيا ف خطاب السلطة، وتراجعت دولة الاشتراكية ذات التخطيط المركزي، مع الإبقاء عل هيمنة سلطوية

مركزة، سرعان ما وجدت ف رجال أعمال محدثين فرصةً للتزاوج، نشأت عل أثرها أوليغارشية سياسية/ اقتصادية راكمت

ف رأس المال المال والسياس عل حساب المجتمع ومؤسسات "الدولة."

ومع انطلاق الثورة السورية، اختف ما تبق من إرث "الدولة" الهجين، وكشفت السلطة عن أنيابها، فالمطلوب تحويل

الحراك المدن/ السياس إل حراك عسري/ مليشياوي، وتطلّب الأمر التحالف مع رعاع المجتمع ودهمائه، مع ما يعن ذلك

من تفاقم ظاهرة تجسس الناس عل بعضهم لإرضاء النظام، وه إحدى أهم صفات هذا النوع من الأنظمة، يقول الأميركيان

.كارل فريدريك وزبغنيو بريجنس

، وإنما عرفت الـ  STATEالحديث الدولة بالمعن ظل نظام البعث معن وقد بينت أحداث الثورة أن سورية لم تعرف ف

بالمعن القروسط الأوروب الت تشير إل وضعية الحاكم، وليس إل الدولة ذات الشخصية  STATUS ESTATEأو   

المعنوية، وقد نجمت عن ذلك عقيدةLEGIBUS SPLUTUS ، أي ما يرض الأمير يون له قوة القانون. غير أن الفرق بين

التجربتين، القروسطية والسورية، إن صحت الاستعارة، هو أنه ف الحالة الأول لم تن ثمة تفرقة بين عقيدة ما يرض الأمير

وما يرض الشعب، بخلاف الواقع السوري. وهذا ما يفسر إظهار النظام أخيرا، عبر عملائه المحليين، أن الأسد وحده القادر

عل إنهاء معاناة الشعب السوري وأزماته المعيشية، فما يرض به الأمير يجب أن يرض به الجمهور.

المصادر:

العرب الجديد


