
،العصر الحاضر ظاهرة معقدة ومركبة، وأن محاولة دراسة أسبابها ستؤكد هذا المعن الدين ف لا شك أن ظاهرة الغلو ف

نظراً لثرة الأسباب وتشعبها.

تنبع أهمية دراسة أسباب ظاهرة الغلو ‐ وغيرها من الظواهر بطبيعة الحال ‐ من كون معرفة الأسباب وتحليلها وتفيها

تساعد ف وضع العلاج المناسب، ليون التعامل معها مبنياً عل أسس واقعية بعيداً عن النظريات المجردة.

وبرغم أن بعض أسباب الغلو تون نابعة من الشخص نفسه؛ مثل التوين النفس الغال، والعجب، والتهور، وقلة العلم،

وعدم سؤال أهل العلم، وحب التمرد والمخالفة، إل غير ذلك؛ إلا إن كثيراً من الأسباب تون خارجية، ذلك أن ضغط الواقع

الأليم الذي تعيشه الأمة قد يولد لدى البعض ‐لاسيما الشباب‐ غضباً وسخطاً ويأساً، فيقرر الفرار للغلو وهماً منه أنه الحل

لما يراه ويعان منه.

من الأسباب الخارجية المهمة ف دفع بعض الناس للغلو: غياب تحيم الشريعة ف كثير من البلاد، تالب أمم الشرق

والغرب عل الأمة الإسلامية ومحاولة إضعافها وسلب خيراتها، والعدوان الهمج عل الشعوب الإسلامية، والجرائم البشعة

الت ترتب بحق الآمنين والشيوخ والنساء والأطفال، ف فلسطين وسوريا والعراق وبورما وإفريقيا الوسط وأفغانستان

وغيرها، ومحاربة الدعاة والمصلحين والزج بهم ف السجون ف بعض البلاد بلا ذنب، والتعذيب الذي قد يتعرض له الشاب

ف السجن أو يسمع به، والهجمة الشرسة عل الدين وثوابته الت يمارسها العلمانيون والليبراليون وغيرهم من المنحرفين

دون رادع من الحومات ف الدول المسلمة، والسخرية من المتدينين ومظاهر التدين ف الإعلام، والتضييق عل الدعاة

الغلو ف الدين... بين التفسير والتبرير
الاتب : عبداله الوطبان

التاريخ : 12 مارس 2016 م

المشاهدات : 7030



وتميم أفواههم ومحاصرة الأنشطة الدعوية، وانتشار الفساد والانحراف عن الدين ف المجتمع دون نير، واستغلال الأعداء

لل ما سبق وتوظيف الشباب بطرق ملتوية ف مشروع الغلو بحيث يصبحون مطية للعدو لتحقيق أهدافه.

ولن، هل وجود هذه الأسباب المفسرة لجنوح الغلاة للغلو يعن أنها تصلح مبرراً يعفيهم من تبعات اختيارهم لهذا الطريق

المنحرف، أو سبباً للتسامح معهم، فضلا عن التعاطف معهم ومحاولة التماس الأعذار؟

قد يون الجواب بالنف مسلَّمة من المسلمات عند كثيرين، لننا للأسف نجد أن الأمر ليس كذلك عند بعض الناس، وإن

كانوا بحمد اله لا يشلون أغلبية.

إن الدافع لهذا التهاون من هؤلاء، والدافع لهذا الخلط بين التفسير والتبرير دافع عاطف محض؛ فهم من جهة يرون تلك

الأسباب أكبر من أن يحتملها كل أحد، بل إنهم أنفسهم يتألمون منها ويشعرون بالعجز حيالها، فيف بشاب حدث السن

قليل العلم! ومن جهة أخرى يشفقون عل هذا الشباب الغرِ الذي ضل عن سواء السبيل ويتألمون لحالهم، ما يجعلهم

يتعاطفون معهم، ومن جهة ثالثة ‐ ولعل هذا أكبر الدوافع ‐ فإنهم يلمسون من هذا الشباب حرقة حقيقية عل الدين والأمة،

ويحسنون الظن بهم أنهم ما أرادوا إلا خيراً، كتحيم الشريعة ونصرة المستضعفين وغيرها من الشعارات الت يرفعونها.

إن الفصل بين التفسير والتبرير وإزالة اللبس والخلط الحاصل ف هذه المسألة يمن أن يون بأكثر من طريق:

الأول: وهو أعظم طريق وأولاه؛ أن نذكر من اختلط عليهم الأمر بهدي النب صل اله عليه وسلم ف التعامل مع سلف هؤلاء

الغلاة الخوارج، فقد قال صل اله عليه وسلم: «فَاينَما لَقيتُموهم فَاقْتُلُوهم، فَانَّ قَتْلَهم اجر لمن قَتَلَهم يوم القيامة»[1]، وقال:

«لَئن ادركتُهم قْتُلَنَّهم قَتْل عادٍ»[2]، قال الحافظ: «اي قَت ًْ يبق منْهم احدًا، اشَارةً الَ قَوله تَعالَ: {فَهل ترى لَهم من

باقية}»[3]، فهذه الدعوة للأمة لقتلهم حيث ۇجِدوا، وهذا العزم عل الاستئصال، مشعر بأنه صل اله عليه وسلم لم تأخذه

رقح[4]، وقال فيهم: «ي«ةرِيلِ البرِ قَوخَي نقُولُونَ مبهم رأفة البتة ولم يلتمس لهم أي عذر، برغم أنه وصفهم قبلها بقوله: «ي

.[5]«هِماميص عم هاميصو ،هِمتلاص عم تَهلاص مدُكحا

وقد سار أصحاب النب صل اله عليه وسلم عل هديه، فهذا عل رض اله عنه يقتلهم يوم النهروان قتلا ذريعاً، قال ابن

،الة الذين قدَّمهم علالخي الجنة، فحملوا عل ه، الرواح الرواح إلم إلا له: «وأقبلت الخوارج يقولون: لا حكثير رحمه ال

ففرقوهم حت أخذت طائفة من الخيالة إل الميمنة، وأخرى إل الميسرة، فاستقبلهم الرماة بالنبل، فرموا وجوههم، وعطفت

عليهم الخيالة من الميمنة والميسرة، ونهض إليهم الرجال بالرماح والسيوف، فأناموا الخوارج فصاروا صرع تحت سنابك

الخيول، وقُتل أمراؤهم: عبد اله بن وهب، وحرقوص بن زهير، وشريح بن أوف، وعبد اله بن سخبرة السلم، قبحهم

اله»[6]، «وقُتل بعضهم علَ بعضٍ، وما اصيب من النَّاسِ [أي جيش عل] يومئذٍ ا رجَنِ»[7].

وليس القصد من هذا اللام أن يون التعامل مع كل غالٍ بالقتل ‐ معاذ اله ‐ وإنما القصد أن العاطفة (المطلقة ‐ إضافة

الشيخ آل عبد اللطيف) لا مان لها هنا، فالمسء الصائل عل المسلمين بالقتل والتفير يلق جزاءه المستحق، ولا يشفع له

ما يظهر عليه من علامات صلاح ولا حسن قصد إن نهج هذا المنهج الرديء.

الثان: أن صلاح القصد ‐ إن سلمنا به ‐ لا ينبغ أن يجعلنا نبرر لمن كفَّروا المسلمين بغير حق، واستحلوا دماءهم

المعصومة، وأزهقوا الأنفس المحترمة، أو حرضوا عل ذلك أو أيدوه أو رضوا به، فالنية الصالحة لا تصلح العمل الفاسد،

وقد قال اله عز وجل: {قُل هل نُنَبِىم بِالاخْسرِين اعما 103 الَّذِين ضل سعيهم ف الْـحياة الدُّنْيا وهم يحسبونَ انَّهم يحسنُونَ

،ولَةقْبم ةيضرم ةوعشْرم ةرِ شَرِيعغَي َللَةً عاطب امعلُوا امع :يه: «اقال ابن كثير رحمه ال ،[هف: 103، 104ال] {انْعص



هدَ البع نم لك ةٌ فامع ِونَ. فهوببحولُونَ مقْبم منَّهاو ،ءَش َلع منَّهدُونَ اتَقعي :يا {انْعنُونَ صسحي منَّهونَ ابسحي مهو}

علَ غَيرِ طَرِيقَة مرضية يحسب انَّه مصيب فيها، وانَّ عملَه مقْبول، وهو مخْط، وعملُه مردود»[8]، والخوارج من هؤلاء؛

قَال عل بن ابِ طَالبٍ والضحاكُ، وغَير واحدٍ: هم الْحرورِيةُ[9].

وف أثر عبد اله بن مسعود رض اله عنه المشهور قال له أصحاب الحلَق الذين أتوا بطريقة مبتدعة ف الذكر: «واله يا ابا

صل هال ولسنَّ روهذا هو الشاهد، ثم قال لهم: «ا .«هيبصي رِ لَنلْخَيرِيدٍ لم نم مكو :قَال .رالْخَي نَا ادرا ام ،نمحدِ الربع

فَقَال .منْهع َّلتَو ثُم ،مْنم مهثَركا لرِي لَعدا ام هال مايو ،مهياقاوِزُ تَرجي  َآنونَ الْقُرءقْرا يمنَّ قَودَّثَنَا اه عليه وسلم حال

.[10]«ارِجالْخَو عانِ مورالنَّه مونُونَا يطَاعي لَقكَ الْحولَئةَ اامنَا عياةَ: رلَمس نو برمع

الثالث: أنه لا تلازم (بإطلاق ‐ إضافة الشيخ آل عبد اللطيف) بين صلاح الظاهر والباطن، بل لو قيل إن هؤلاء لو كانت نيتهم

مآتَاهدًى وه مها زَادتَدَواه الَّذِينه عز وجل يقول: {وان وجيهاً، فالهذا الانحراف الشنيع ل ه عز وجل لما وقعوا فخالصة ل

مهزَادا وهلَيع متَهثَبا، وهلَيا مدَاها فَهلَه هال مفَّقَهةَ ودُوا الْهِدَايقَص الَّذِينو :يه: «ا[محمد: 17]، قال ابن كثير رحمه ال {ماهتَقْو

منْها، {وآتَاهم تَقْواهم} اي: الْهمهم رشْدَهم»[11]. ويستأنس لهذا بأنه لا توجد فرقة ورد فيها من الذم والتحذير من رسول اله

صل اله عليه وسلم كهذه الفرقة، ولا توجد فرقة أمر النب صل اله عليه وسلم باستئصالها إلا هم، وهذا يشعر أنهم ليسوا

قرما يمك ،الدِّين نقُونَ مرمي ،مهنَاجِرح مانُهيماوِزُ اجي ه عليه وسلم: «لاال الباطن، ولهذا قال فيهم صل ء فش عل

السهم من الرمية»[12]، قال الحافظ ابن حجر: «الْمراد انَّهم يومنُونَ بِالنُّطْق  بِالْقَلْبِ»[13].

ومما جاء ف هذا المعن عن التابعين: «أت رجل من الخوارج الحسن البصري فقال له: ما تقول ف الخوارج؟ قال: هم

أصحاب دنيا. قال: ومن أين قلت، وأحدهم يمش ف الرمح حت ينسر فيه ويخرج من أهله وولده؟ قال الحسن: حدِّثْن عن

السلطان؛ أيمنعكَ من إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة والحج والعمرة؟ قال: لا، قال: فأراه إنما منعكَ الدنيا فقاتلتَه عليها»[14].

الرابع: أننا لو بحثنا فسوف نجد لل انحراف عن الشرع المطهر ‐ إن للإفراط أو التفريط ‐ أسباباً متعددة؛ فهل سنلتمس

لل المنحرفين الأعذار ونعد تلك الأسباب مبررات يلزم منها التهاون والتسامح مع المنحرفين؟

واقع من اختلط لديهم تفسير الغلو بالتبرير للغلاة يذِّب ذلك؛ فإننا لم نسمع لهم تبريراً لبعض الشباب الذين يقع منهم فساد

أخلاق عريض، سواء بشرب المسر أو المخدِّر أو المشاركة ف الحفلات الماجنة أو الوقوع ف الفاحشة والعياذ باله، بل

رات ويطالبون الهيئة والجهات الرسمية بالتصدي لها بحزم وقوة، مع أن الأسباب للوقوع فنجدهم ينتفضون ضد هذه المن

كل ذلك متوفرة؛ من قوة الشباب وفتوته، وضعف الرقابة الأسرية والمجتمعية، ووفرة المال، والقنوات والمواقع المفسدة

الت تغسل عقول الشباب صباح مساء، وتبرج بعض الفتيات وسفورهن وتهاونهن، فلماذا اليل بميالين؟

ونقول مثل ذلك ف ظاهرة الإلحاد؛ فلا شك أن انجرار قلة من شبابنا للإلحاد له أسبابه الخارجية، مثل انتشار المواقع

والقنوات ووسائل التواصل الت تروج للإلحاد، وسهولة وصول الشباب إليها، ومثل الاستهداف البير لشبابنا من جهات

يِنه خارجية تريد أن تصرفه عن دينه، ومثل تهاون بعض الجهات والسماح بدخول التب والروايات الت تدعو للإلحاد أو تُز

وتُجمله ف معارض التاب، ومثل ترك بعض التاب المشهورين يهمزون ويلمزون ف ثوابت الدين ويشون ف أصوله

ض عليهم من الملحدين وعدم تطبيق حد الردة فيهم مما يجرئ غيرهم، إلقبوفروعه دون رادع، ومثل التسامح مع من ي

غيرها من الأسباب.

فنحن لم نسمع لأولئك دعوات للتسامح مع هؤلاء الملحدين، وتقدير الملابسات والظروف، ومراعاة الأسباب الت دعتهم



للإلحاد، ولم نسمع منهم خلطاً بين تفسير الظاهرة بوجود هذه الأسباب وبين التبرير للملاحدة، بل إنهم يطالبون بإنزال أقس

العقوبات بمن ثبت وقوعه ف الإلحاد، بغض النظر عن أسباب انحرافه. فمرة ثانية، لماذا اليل بميالين؟

إننا لو نظرنا إل ضرر كل من الظاهرتين عل المجتمع والأمة فلن نشك أن ضرر الغلو أعظم بثير، فإن ضرر الإلحاد غالباً

اد تذكر، ولا يوجد لهم ذلك النشاط الذي يترك آثاره العميقة علمجتمعاتنا المسلمة لا ت دٍّ، ونسبة الملحدين فتَعغير م

المجتمع؛ أما الغلو فلا ياد يوجد مجتمع من المجتمعات المسلمة اليوم إلا ويعان من آثاره؛ من تفريق اللمة، وإثارة

العداوات والنزاعات، والتفير غير المنضبط بضوابط الشرع، واستحلال الأموال والدماء، والقيام بأعمال التفجير والتدمير،

وتسليط الأعداء عل الأمة الت يزعم الغلاة أنهم ما قاموا إلا لنصرتها والدفاع عنها، وجلب جيوش الفر إل بلاد المسلمين

،العمل الإسلام حروب لا طاقة لها بها، والتضييق عل الأمة وزجها ف ه فيها، بسبب الافتئات علوانحسار تطبيق شرع ال

وتشويه الجهاد، والتسلط عل المجاهدين الصادقين، إل غير ذلك.

فيف بعد كل هذا تُلتمس الأعذار للغلاة وتُبرر لهم أفعالهم؟!

إننا لا نعن بلامنا السابق أن يون التعامل مع الغلاة بطريقة واحدة؛ فالغلو درجات، ولل درجة منها علاج شرع وطريقة

مناسبة، ولسنا نعن كذلك أن كل من ظهر منه شء من الغلو يون غالياً أو خارجياً، بل لا بد من تمحيص وتفصيل لا

يناسبه المقام.

ما نعنيه ونريد الوصول إليه أنه لا ينبغ أن تسوقنا العاطفة لتخرجنا عن الحد الشرع الموضوع للتعامل مع الغلو والغلاة،

ولا ينبغ لنا أن نخلط ف أقوالنا وأفعالنا بين التفسير والتبرير، فلل منهما مجاله الذي لا يصح أن يتعدى عل الآخر

ويختلط به.

أخيراً..

لا بد لنا من كلمة لإخواننا الذين يقع منهم الخلط بين التفسير والتبرير، أنهم بفعلهم هذا يفتحون الباب للشباب للانحراف

والاتجاه للغلو من حيث لا يشعرون، فإن الشاب الذي يسمعهم يذمون الغلو ويعترضون عل أفعال الغلاة ويجرمونها ثم

بالا أدت إليها فإن طبيعة الشباب الثائرة والانفعالية ستتأثر بالتبرير ولن تلق يسمعهم يبررون هذه الأفعال بذكر الأسباب الت

ف كثير من الأحيان للذم والاعتراض، بل سيجدها أعمالا مبررة لا ينبغ معارضتها بل ينبغ إزالة الأسباب الت أدت إليها،

فلعله يتلفت حوله فلا يجد سبيلا لإزالتها إلا بالانضمام لأصحاب الشعارات الرنانة الذين يتوعدون العالم بالويل والثبور

وعظائم الأمور بينما هم يشترون سلاحهم من عدوهم.

ويزداد الطين بلة إن كان أصحاب الخلط بين التفسير والتبرير يسرون نقد الغلو والغلاة، ويجهرون بالخلط بين التفسير

والتبرير، فلا شك أن هذا سيون بمثابة الدعوة للغلو والانخراط ف جماعاته المختلفة، وسيون لمثل هذا الموقف أسوأ الأثر

عل الشباب وعل الدعوة والدعاة، وسيعط أعداء الدين من المرجفين والمنافقين الفرصة للربط بين الدعاة والغلاة،

.هذا من الضرر والفساد ما لا يخف وتشويه صورة الدعاة واستعداء المجتمع والدولة عليهم، وف

واله المستعان.

 

--------------



[1] صحيح البخاري (4/ 201) 3611، صحيح مسلم (2/ 746) 1066.

[2] صحيح البخاري (4/ 137) 3344، صحيح مسلم (2/ 741) 1064.

[3] فتح الباري لابن حجر (6/ 377).

[4] صحيح البخاري (4/ 201) 3611.

[5] صحيح البخاري (4/ 200) 3610، صحيح مسلم (2/ 744) 1064.

[6] البداية والنهاية، ط. إحياء التراث (7/ 320).

[7] صحيح مسلم (2/ 748) 1066.

[8] تفسير ابن كثير، ت. سلامة (5/ 202)، بتصرف.

[9] تفسير ابن كثير (5/ 202)، والحرورية هم الخوارج؛ سموا بذلك لاجتماعهم ف بلدة قرب الوفة يقال لها حروراء، ومنها مبدأ خروجهم عل عل رض اله عنه.

[10] سنن الدارم (1/ 287) 210، قال محققه حسين أسد الداران: إسناده جيد.

[11] تفسير ابن كثير ت. سلامة (7/ 315).

[12] صحيح البخاري (9/ 16) 6930.

[13] فتح الباري لابن حجر (12/ 288).

[14] البصائر والذخائر 1/156.

 

 

مجلة البيان العدد  345

 

المصادر:


