
كثيراً ما يحتاط الناس من الأمراض الخطيرة الت تصيب الجسد عبر مراحله العمرية منذ الصغر إل الشيخوخة، حيث

يعمدون إل أخذ الجرعات الواقية من التلقيحات الأساسية المضادة لهذا المرض أو ذاك، لنهم لا يحتاطون للأمراض

الحقيقية الت تنخر كيانهم وتطول القلب واللسان ومنه إل القضاء عل الجسد، فرداً كان أو أمة؛ لهذا نبه الحق ‐ جل وعلا

‐ ف كتابه إل جملة الآفات والأمراض القلبية واللسانية، مبيناً خطورتها عبر خطاب النه الذي يفيد بالتوقف كما هو مبين

ف النصوص الشرعية، مثل قوله تعال: {وما آتَاكم الرسول فَخُذُوه وما نَهاكم عنْه فَانتَهوا واتَّقُوا اله إنَّ اله شَدِيدُ الْعقَابِ}

[الحشر: ٧].

وقول الحبيب النب صل اله عليه وسلم «ما نهيتم عنه فاجتنبوه، وما أمرتم به فأتوا منه ما استطعتم... الحديث»[1].

ومن ثم يتبين أن هذه المعاص الت جاءت بها هذه المحاذير القرآنية ه لا محالة ذنوب من عيار ثقيل، وشرها خطير؛ نظراً

لارتباطها بحقوق الآخرين وكرامتهم، ولأنها مت ۇجدت ف مجتمع ما دمرته وخربته وفت وحدته وأضعفت قوته، ومعلوم

أن وحدة الأمة عل الطريق المستقيم ه مبتغ الأوامر الشرعية.

أمراض سادت ف ه سبحانه المؤمنين إلاملة؛ لذلك نبه سبحانه وحده أعلم بحقيقة النفس البشرية، الحقيقة الإن ال

الجاهلية وأورام تنهدم بها أركان الأخوة الإيمانية، محذراً من مغباتها ونتائجها، وسورة الحجرات ه بحق سورة للأخلاق

يقف معها المؤمن مع ما ينبغ وما لا ينبغ من السلوكيات والمعاملات.

هذه الأمراض الت سنتحدث عنها ‐ بحول اله وقوته ‐ كانت تسري ف جسد الأمة العربية ‐ الجاهلية مع ما كانت تُعرف

ا الَّذِينهيا اي} :يم لتشخيصها وبيان سبل الوقاية منها، قال سبحانه وتعالبه من شيم وخصال حميدة، لذا جاء الشرع الح

آمنُوا لا يسخَر قَوم من قَوم عس ان يونُوا خَيرا منْهم ولا نساء من نّساء عس ان ين خَيرا منْهن ولا تَلْمزوا انفُسم ولا

نا ميرثوا كبتَننُوا اجآم ا الَّذِينهيا اونَ 11 يـمالظَّال مكَ هلَئوفَا تُبي ن لَّممانِ ودَ الإيمعب وقالْفُس مالاس سلْقَابِ بِىوا بِالازتَنَاب

الظَّن إنَّ بعض الظَّن إثْم ولا تَجسسوا ولا يغْتَب بعضم بعضا ايحب احدُكم ان ياكل لَـحم اخيه ميتًا فَرِهتُموه واتَّقُوا اله إنَّ

اله تَواب رحيم}[الحجرات: ١١ ‐ 12].

هذه مداخل الشيطان الستة، وأسلحته الفتاكة! وه مزالق المتلمين بغير موازين، وإنها لمن أخطر أسباب خراب العلاقات

الاجتماعية أن كانت، من الأسرة إل الجماعة! وه سبب فشل الإنسان ف مد جسور المحبة والتواصل مع المؤمنين.

الأمراض الستة للأمة.. التشخيص والعلاج
الاتب : أحمد بن بازز

التاريخ : 30 يناير 2016 م

المشاهدات : 8603



وكلها آفات لسانية وقلبية[2]، وه كما جاءت مرتبة ف الآيات كالتال: السخرية، واللمز، والتنابز بالألقاب، والظن،

والتجسس، والغيبة! فلا بد من الوقوف مع هذه الأمراض حت يعلم المسلم حقيقة أمره منها.

إن حسن المعاملة بين عموم المسلمين يقتض حسن المعاملة بين آحادهم؛ لذلك نبه هذا النص القرآن إل أمور من حسن

المعاملة قد يغفلها المسلم، إذ النه عن أمور يقتض كما هو معلوم ف علم أصول الفقه الأمر بأضدادها.

هذه السورة العظيمة، تفسد الحياة، وتدمر العلاقات، وتؤجج نيران الفتن، وتهي أشارت إليها الآيات ف وهذه الأمراض الت

البيئة للاقتتال، وتوقد الحرائق ف حقول المحبة الخضراء! فما أعراضها وأوصافها إذن؟

المرض الأول: السخرية

السخرية: وه الاستهزاء. جاء ف مختار الصحاح سخر منه من باب طرب وسخُراً بضمتين ومسخَراً بوزن مذهب.. وقال

الأخفش سخر منه وبه وضحك منه وبه وهزئ منه وبه كل يقال والاسم السخْرِيةُ[3].

وحمها ف الشرع أنها حرام، بل يتبين من التعليل الوارد ف الآية المبالغة ف النه عن تحريمها.

ــه – المؤمنيــن فــ مطلــع هــذا النــص القرآنــ عــن الســخرية بالنــاس، وهــو احتقــارهم والاســتهزاء بهــم، نهــ ‐ جــل جلالُ

واستصغارهم، وهذا حرام، بل هو كبيرة شنيعة! لأن الساخر المحتقر لغيره إنما يفعل ذلك لما توهم من العلو لشخصه ولما

وجد من البرياء ف نفسه! والمتبر لا يدخل الجنة ابتداء من مثقال ذرة منه لما فيه من رد الحق وغمط الناس واحتقارهم؛

لأنه ضرب من التأله والتجبر عل الخلق! وتلك كلها أحاسيس تعم صاحبها عن أن يرى للناس منازلهم!

المرض الثان: اللمز

كَ فزلْمن يم منْهمو} :واللمز لغة: العيب، وأصله الإشارة بالعين ونحوها، وبابه ضرب ونصر، وقرئ بهما قوله تعال

الصدَقَاتِ} [التوبة: 58]، ورجل لَمازٌ مشدداً ولُمزة بوزن همزة أي عياب[4].

وف الشرع: هو ذكر ما يعده الذاكر عيباً لأحد مواجهة، فهو المباشرة بالمروه، ويون بحالة بين الإشارة واللام بتحريك

الشفتين بلام خف يعرف منه المواجه به أنه يذم أو يتوعد.. وهذا يصب ف قالب من يزدري الناس وينتقص بهم ويطعن

فيهم ويعيب عليهم، وهو من أشنع الأخلاق وأسوئها!

وللمفسرين وكتب اللغة اضطراب ف شرح معن اللمز، وهذا الذي أوردناه هو المنخول من ذلك[5]. وقد توعد سبحانه فاعله

بالويل ف سورة الهمزة: {ويل لّل همزة لُّمزة} [الهمزة: ١]، وقوله تعال: {ولا تَلْمزوا انفُسم} [الحجرات: ١١]، معناه: لا

تلمزوا إخوانم المؤمنين، فهم بمثابة أنفسم؛ لأن مجتمع المؤمنين كالجسد الواحد.

المرض الثالث: النـبز

والنبز ف اللغة من: النَّبز بفتحتين، وهو اللَّقب، والجمع الانْباز، ونَبزه أي لقبه، وبابه ضرب، وتَنَابزوا بالألقاب لقَّب بعضهم

بعضاً[6].

وف الاصطلاح هو: اللقب السوء والمروه، وغالب الألقاب ف الجاهلية كانت نبزاً، قال الشاعر: 

أكنيه حين أناديه لأكرمه

ولا ألقبه والسوأة اللقب

واللقب ما أشعر بخسة أو شرف، سواء كان ملقباً به صاحبه أو اخترعه له النابز له.

وقد خصص النه ف الآية بـ "الألقاب" الت لم يتقادم عهدها حت صارت كالأسماء لأصحابها وتنوس منها قصد الذم

والسب خص بما وقع ف كثير من الأحاديث كقول النب صل اله عليه وسلم: أصدق ذو اليدين؟ وقول المحدثين "الأعرج"

لعبد الرحمن بن هرمز، و«الأعمش» لسليمان بن مهران[7].



وقوله تعال: {ولا تَنَابزوا بِالالْقَابِ} [الحجرات: ١١] أي لا تتنادوا بالألقاب الساخرة! مما يطلقه بعضم عل بعض سخريةً

وتنقيصاً واستهزاء! فالنبز طعن أيضاً كاللمز، ولذلك قال تعال بعدها مباشرةً: {بِىس الاسم الْفُسوق بعدَ الإيمانِ} [الحجرات:

١١]، أي بئس ما كنتم تصنعون من التنادي بالأسماء الفاسقة والألقاب الشنيعة مما اعتدتم عليه ف الجاهلية!

فذلك كله مما وجب عل المؤمن أن يتبرأ منه ويتخل عن بوائقه، من بعد ما أكرمه اله تعال بالإيمان والتوبة والصلاح.

ومن لم يتب من هذا الفعل الشنيع فأولئك هم الظالمون لأنفسهم، بما لطخوها من السيئات، والظالمون لغيرهم بما وقعوا فيه

من الطعن ف أعراضهم والحط من أقدارهم! وقد يون أولئك المطعون فيهم ممن أحبهم اله وأعل لهم الدرجات! وما

لَو لَه هؤبي لا نيرمذِي ط رأغْب ثأشْع نم مه! و(كه؟ المحروسين بعين المن أولياء ال حقيق ول عل يدريك؟ فربما طعنت

.[8](!هربلا هال َعل مأقْس

المرض الرابع: الظن السي

ما سبق ذكره من هذه الأمراض مشاحنات شنيعة يبوء بها اللسان، وينوء ببوائقها؛ سخريةً ولَمزاً ونَبزاً! لنها جميعها ترجع

إل ما يقع بالنفس من أوهام وخواطر شيطانية، ما يعقدُ القلوب عل الإثم وظن السوء بالمؤمنين! ومن هنا يبدأ الخطر!

ذلك أن الظن السي إذا تشل ف قلب الإنسان جراه عل الطعن ف الأعراض والحط من الأقدار! سخريةً ولمزاً ونبزاً!

ولذلك فقد غاص الخطاب القرآن ف أعماق النفس الإنسانية منبهاً المؤمن إل ضرورة التخلص مما ينعقد بقلبه من الظنون

نا ميرثوا كبتَننُوا اجآم ا الَّذِينهيا اي} :السيئة، وما يلقيه الشيطان إليه من خواطر سوداء تجاه إخوانه المؤمنين! فقال تعال

الظَّن إنَّ بعض الظَّن إثْم} [الحجرات: 12].

والظن هو التوهم، والمراد بـ "الظن" هنا: الظن المتعلق بأحوال الناس. والمقصود بالظن السي: التهمة بالوهم، والتخون

المتخرص للأهل وللناس؛ لأن بعض ذلك إنما يون إثماً وظلماً!

والرسول صل اله عليه وسلم يقول محذراً من الظنون: (إياكم والظن فإن الظن أكذب الحديث! ولا تجسسوا، ولا تحسسوا،

ولا تنافسوا، ولا تحاسدوا، ولا تباغضوا، ولا تدابروا، وكونوا عباد اله إخواناً!)[9].

والظن المأمور باجتنابه هو التهمة الت لا دليل عليها، واتهام الآخر دون دليل موقع ف الإثم ومفضٍ إل العقوبة، وما نجمت

الظَّن ونَ إلالَنَا إن تَتَّبِع وهفَتُخْرِج لْمع نم مندَكع له قُل} :اذبة، قال تعالالعقائد الضالة والمذاهب الباطلة إلا من الظنون ال

وإنْ انتُم إلا تَخْرصونَ} [الأنعام: 148].

ولما جاء الأمر ف آية الاستدلال باجتناب كثير من الظن، علمنا أن الظنون الآثمة غير قليلة؛ لذلك

يجب تمييز الظن الباطل من الظن الصادق، حت لا يعامل المسلم أخاه بما لا يليق من المعاملات السيئة، وتمن خطورتها

ف كونها خفية لا يتفطن لها من عومل بها ليدفعها[10].

وهذا التحذير يراد منه مقاومة الظنون السيئة بما هو معيارها من الأمارات الصحيحة، وليس التليف باجتناب ما يحصل منه

ف خاطر الإنسان عن غير اختيار، وإنما يراد الأمر بالتثبت فيه، وف الحديث عن أب هريرة قال: قال رسول اله صل اله

عليه وسلم: "إذا ظننتم فلا تحققوا"[11].

ينبغ للمؤمن أن لا يستسلم لوسوسة الشيطان ف إساءة الظن بالمسلمين، بل عليه أن يلتمس لهم المعاذير والمخارج فيما

يراهم أخطأوا فيه، بدل أن يتطلب لهم العثرات والعيوب،

وإذا لم يجد وجهاً واحداً للخير يحمله عليه فيجمل به أن يتريث، ولا يستعجل ف الاتهام، فقد يبدو له شء عن قريب، وما

أصدق ما قاله الشاعر هنا:

تأنّ ولا تعجل بلومك صاحباً    



لعل له عذراً وأنت تلوم!

فالظن الباطل إذا تررت ملاحظته ومعاودة جولانه ف النفس، قد يصير علماً راسخاً ف النفس، فتترتب عليه الآثار بسهولة،

كما أن الظن الحسن الذي لا مستند له غير محمود؛ لأنه قد يوقع فيما لا يحد ضرره من اغترار ف محل الحذر ومن اقتداء

بمن ليس أهلا للتأس، وقد قال النب صل اله عليه وسلم لأم عطية حين مات ف بيتها عثمان بن مظعون وقالت "رحمة

اله عليك أبا السايب فشهادت عليك لقد أكرمك اله": "وما يدريك أن اله أكرمه؟". فقالت: "يا رسول اله ومن يرمه اله؟".

فقال: "أما هو فقد جاءه اليقين وإن أرجو له الخير وإن واله ما أدري وأنا رسول اله ما يفعل ب". فقالت أم عطية: "واله لا

أزك بعده أحداً"[12].

وه عند المالية من البائر. وجعلها الشافعية من الصغائر 257:

فإذا تظاهر إنسان بمعصية، أو اشتهر بتعاط الريب، أو جاهر باقتراف السيئات، أو دخل مداخل السوء؛ فلا لوم عل من

أساء به الظن؛ لأن الظن هنا أصبح حقيقة، وما دام ذلك كذلك يون بعضه من تمام الإيمان، يقول الرسول صل اله عليه

وسلم: «من أحب له وأبغض له وأعط له ومنع له فقد استمل الإيمان»[13].

لهذا نجد ف كتب السير والأخلاق أنَّ عمر بن الخطاب روي عنه أنَّه قال: (من دخل مداخل السوء فلا يلومن من أساء به

.[14](النَّاس هذَرحي َّتح وهترِ الْفَاجِرِ اهذِك نۇونَ ععتَر َتم َّتح ...) الحديث الظن). وف

المرض الخامس: التجسس

إن الذي يتحدث عن هذه الأمراض ينبغ له أن يتحدث عنها مجتمعة مرتبة كما ساقها النص القرآن؛ نظراً لارتباط بعضها

البعض وأن بعضها يتولد من بعض، فتتاثر كأنها خلية سرطانية لا تعرف التوقف حت تشل الأركان عن الحراك.

اللغة: نقول ‐ جس الخبر: بحث عنه، وفحص. وتجسس الخبر: جسه. والجاسوس: من يتجسس الأخبار ليأت والتجسس ف

بها (ج) جواسيس ‐: صاحب سر الشر. والناموس صاحب سر الخير[15].

وف القرآن الريم: {ولا تَجسسوا} [الحجرات: 12]، أي: خذوا ما ظهر ودعوا ما ستر له عز وجل، أو: لا تفحصوا عن

بواطن الأمور، ولا تبحثوا عن العورات.

لذلك جاء النه ف الآية {ولا تَجسسوا}، وهو مرحلة تحصل بعد الظن السي لمحاولة التحقق من تلك الظنون والأوهام،

فالتجسس بهذا الاعتبار هو محاولة التحقق الخف والتتبع السري للعورات، لفضح ما قد صورته النفس الأمارة عن المؤمنين

من عيوب خفيات!

فقد نه النب عن تتبع عورات المسلمين وبين العاقبة الوخيمة لذلك الفعل: «... من يتبع عورة أخيه يتبع اله عورتَه! ومن

يتبع اله عورتَه يفضحه ف جوف بيته!»[16].

المرض السادس: الغيبة

الغيبة لغة: البعد، والتواري. وشرعاً: ‐ بإجماع المسلمين ‐ ه ذكرك أخاك بما يره[17].

وقد حذر منها المول جل ف علاه قائلا: {ولا يغْتَب بعضم بعضا ايحب احدُكم ان ياكل لَـحم اخيه ميتًا فَرِهتُموه واتَّقُوا

اله إنَّ اله تَواب رحيم} [الحجرات: 12].

نه سبحانه عن إشاعة التصورات السيئة، والمواقف المنتقصة من أقدار الناس، سواء كان ذلك بحق أو بباطل! فلا يجوز

ه عليه وسلم جواباً فال صل تجريح مؤمن بغيبة أو بأي كلام جارح مما لو اطلع عليه لغضب منه! وهو ما فسره النب

ره!". قيل: أفرأيت إن كان فه عليه وسلم: "ذكرك أخاك بما يال ه ما الغيبة؟ قال صلالحديث الصحيح: قيل: يا رسول ال

.[18]"تَّههن فيه ما تقول فقد به عليه وسلم: "إن كان فيه ما تقول فقد اغتبته، وإن لم يال ما أقول؟ قال صل أخ



ويلحق بالغيبة ف المعن السع بالنميمة بين الناس؛ لإفساد ذات بينهم! وهو ما ذمه القرآن بشدة ف سياق آخر، وذلك قوله

تعال: {ولا تُطع كل حلافٍ مهِين10 همازٍ مشَّاء بِنَميم} [القلم: ٠10 ‐ ١١].

وقد جعل اله تعال الغيبة ف بشاعتها ‐ وما يلحق بها من آفات ‐ كأكل لحم الإنسان وهو ميت! ومعلوم أن النفس

الإنسانية تعاف مثل هذا وتستقذره! بل تعاف حت مجرد تصوره خيالا[19]! فبين اله ‐ جل جلاله ‐ أن التجسس والغيبة

ف بشاعتهما وشناعتهما أشد عند اله من ذلك! فقال تعال: {ولا يغْتَب بعضم بعضا ايحب احدُكم ان ياكل لَـحم اخيه ميتًا

فَرِهتُموه واتَّقُوا اله إنَّ اله تَواب رحيم} [الحجرات: 12].

‐ ه عليه وسلم من هذا وذاك أشد التحذير! فقد روى البراء بن عازب وأبو برزة الأسلمال صل ولذلك؛ فقد حذَّر النب

رض اله عنهما ‐ قالا: (خطبنا رسول اله صل اله عليه وسلم حت أسمع العواتق ف بيوتها، أو قال: ف خدورها، فقال:

يا معشر من آمن بلسانه ولم يدخل الإيمانُ قلبه! لا تغتابوا المسلمين!...)[20].

وعن أنَس بن مالك قال: قال رسول اله صل اله عليه وسلم: (لما عرج ب مررت بقوم لهم أظافر من نحاس يخمشون

وجوههم وصدورهم! قلت: من هؤلاء يا جبريل؟ قال: هؤلاء الذين يأكلون لحوم الناس ويقعون ف أعراضهم)[21].

• الوقاية والعلاج:

وللسلامة من هذه الأمراض كلها دعا سبحانه المؤمنين إجمالا إل الدواء الشاف الاف وقاية وعلاجاً، دعا إل تقوى اله!

:ه من أعراض المسلمين، وصون شرفها وحفظ كرامتها! فقال تعالتعظيم محارم ال ون التقوى هنا بالحرص علوإنما ت

{واتَّقُوا اله إنَّ اله تَواب رحيم} [الحجرات: 12].

ه قبل فوات الأوان! عسال التوبة إل بائر الخطيرة؛ أن يسارع إلء من هذه الش من وقع ف ذلك عل فوجب بمقتض

أن ينجو برحمة اله، ويفوز بغفرانه جل ثناؤه!

أما بالتفصيل فينبغ عل المسلم أن يترب عل خلق التواضع، وعدم الخوض ف عيوب الناس قولا أو فعلا، ومناداة الناس

بأحب الأسماء إليهم، وإحسان الظن بهم ما لم يقفوا مواقف التهم، وعدم التحقق من الظنون السيئة، وعدم تتبع عورات

الناس، وحفظ الحواس عن هذه الأنجاس، وتجنب الغيبة ومجالسها، والاستغفار لمن وقعت عليهم الغيبة بختم المجالس

بفارة المجلس اقتداء بسنة النب عليه الصلاة والسلام، والموفَّق لهذا العلاج من حمل نفسه عل الخلال الحسنة وابتعد عن

هذه الأمراض.

________________________________________

[1] أخرجه البخاري ومسلم من رواية أب هريرة رض اله عنه.

[2] انظر ص 244 مجالس القرآن للدكتور فريد الأنصاري رحمه اله.

[3] انظر مختار الصحاح، الجذر: س خ ر.

[4] انظر مختار الصحاح، الجذر: ل م ز .

[5] انظر عل سبيل التمثيل تفسير ابن كثير ج 4، ص 551 ف تفسير سورة الهمزة. ذكر الطاهر بن عاشور ف تفسيره يقول

عما اعتمدناه أنه هو المنخول من ذلك الاضطراب.

[6] معجم: مختار الصحاح، الجذر اللغوي: ن ب ز.

[7] راجع تفسير الطاهر بن عاشور تفسير سورة الحجرات، ص 249.

[8] أخرجه الترمذي والضياء عن أنس مرفوعاً إل النب صل اله عليه وسلم. وصححه الألبان ف صحيح الجامع، حديث

رقم 4573.



[9] أخرجه البخاري.

[10] الطاهر بن عاشور، ص 251.

[11] صححه الشيخ الألبان ف الصحيحة 3942.

[12] انظر تفسير الطاهر بن عاشور ص 253 .

[13] أخرجه أبو داود (صحيح الجامع 5965).

نةَ باوِيعدِيثِ مح نا مضيبِيرِ اْال ف هجخْراثُوقُونَ ووم الَهرِج نسنَادٍ حسيرِ بِاغالصو طسوا ف انره الطَّبجخْر[14] ا

حيدَةَ.

[15] القــاموس الفقهــ لغــة واصــطلاحاً للــدكتور ســعدي أبوجــبيب: ص 64، ط 1408 ه = 1988 م، دار الفــر، دمشــق –

سورية.

[16] أخرجه الأربعة عن البراء بن عازب، وأخرجه أحمد وأبو داود عن أب برزة الأسلم، كما أخرجه الترمذي عن ابن

عمر، وصححه الألبان: حديث رقم 7984 ف صحيح الجامع.

[17] القاموس الفقه لغة واصطلاحاً، ص 281.

[18] أخرجه الإمام مسلم بسنده من رواية أب هريرة.

[19] لمزيد من التصوير البيان حول هذه الآفة ص 524 مجالس القرآن للدكتور فريد الأنصاري رحمه اله.

[20] أخرجـه أحمـد (4/420، رقـم 19791)، وأبـو داود (4/270، رقـم 4880)، والـبيهق (10/247، رقـم 20953). وأخرجـه

أيضاً: ابن أب الدنيا ف الصمت (ص 121، رقم 168)، وأبو يعل (13/419، رقم 7423)، وصححه الألبان ف المشاة،

.5044

[21] أخرجه أبو داود وأحمد، وصححه الألبان. حديث رقم 5213 ف صحيح الجامع.

 

 

 

البيان

المصادر:


