
إن الحمد له نحمده ونستعينه ونستغفره، ونعوذ باله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، من يهده اله فلا مضل له، ومن

يضلل فلا هادي له، وأشهد أن لا إله إلا اله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمدًا عبده ورسوله.

أما بعد فيا أيها الإخوة:

من اعتمد عل ماله قل، ومن اعتمد عل جاهه ذل ومن اعتمد عل الناس مل، ومن اعتمد عل عقله اختل.

فدخل ،بمصيبة ابتُل ماءأنَّ احدَ الح :(بعد الشدة الفرج) ه لا قل ولا ذل ولا مل ولا اختل، ذكر صاحبال ومن اعتمد عل

:والثان .هالثقةُ بال :؟ قال: الخلطُ الأولقالوا: ما ه .أخلاط من ستة دواء عملت المصابِ، فقال: إن ف ونَهعليه إخوانُه يعز

ء أعمل؟! ولم أكنش أنا فأي إنْ لم أصبر :الممتحنُون. والرابع ما استعمله خير الصبر :والثالث .مقدور كائن بأنَّ كل علم

[1] .جفَر ساعة إل من ساعة :مما أنا فيه. والسادس ٍشر أن أكون ف نقد يم :بالجزع. والخامس نفس عين علا

فمن صفَّ صفّ له ومن كدَّر كدِّر عليه، ومن الناس من يسقط ويرسب بسبب كدوره تلك يوم تون ف التوحيد والعقيدة،

وبين أيدينا اليوم قضية مهمة وخطيرة ه من تلك الدور الت لا زالت تتعلق بالموحدين أو يتعلق بها الموحدون، فتمسك

بهم ف ظلمات الشرك وأوحاله بعيداً عن أنوار التوحيد وظلاله، فما هذه القضية؟ وما خطرها؟ وما دوافعها؟ وما حلولها

العلمية والعملية الشرعية؟

والجواب: ف هذه النقاط السريعة التالية:

أولا: التعلق بغير اله خطره وصوره.

ثانياً: أسباب التعلق بغير اله ودوافعه.

غيوم ف سماء العقيدة الصافية
الاتب : أحمد الجوهري

التاريخ : 25 أغسطس 2015 م

المشاهدات : 6753



ثالثاً: الأسباب الشرعية العملية لدفع البلاء ورفعه.

فأعيرون القلوب والأسماع ‐ أيها الإخوة ‐ واله أسأل أن يجعلنا ممن يستمعون القول فيتبعون أحسنه.

أولا: التعلق بغير اله خطره وصوره:

أيها الإخوة! من الناس من يتوكل عل أشياء لا فائدة عل الإطلاق فيها، زعماً أن فيها نفعا ًبخير أو دفعاً لشر، فيعطيها بذلك

مالم يجعل الشرع العظيم فيها، فيذب بذلك عل اله ورسوله، وربما تعلق قلبه بهذه الأشياء فظن أنها تنفع بذاتها وتضر

بنفسها فيقع بذلك ف الشرك الأكبر، إذ ذلك من خصائص الربوبية للرب ‐سبحانه وتعال‐، وإن لم يتعلق قلبه بها تعلق ما

ه تعالن اعتقاده أن النفع والضر بيد الأنها احتياطات وتحرزات وتحفظات فحسب ل نه نظر إليها علينفع أو يضر ل

فهذا شرك أصغر، ولا يستهان به لذلك أي لأنه أصغر فإن الشرك الأصغر أعظم خطراًً وضرراً من البائر نعم الشرك الأصغر

أعظم خطراً وأشد ضرراً من الزنا والعقوق وشرب الخمر وغيرها من الموبقات.

فأمر التعلق بغير اله تعال خطير وشره مستطير، روى الإمام أحمد ف مسنده من حديث عقبة بن عامر ‐رض اله عنه‐

أن النب ‐صل اله عليه وسلم‐ قال: "من تعلق تميمة فلا أتم اله له، ومن تعلق ودعة فلا ودع اله له، وف رواية: "من تعلق

تميمة فقد أشرك".[2]

وروى أحمد وغيره من حديث عبد اله بن عيم مرفوعاً: "من تعلق شيئاً وكل إليه".[3]

:ما سواه يتمثل ف ه والاعتماد علغير ال إن خطر التعلق عل

أولا: أن اله تعال يتخل عن العبد الذي تعلق بشء تماما ويتركه إل ذلك الشء.

يا وخذلاناً، ولم لا؟ فإن ثانيا: أن النب صل اله عليه وسلم دعا عليه بأن لا يتم اله عليه وأن لا يدع اله له وكف بهذا خز

الذي يعتمد عل غير اله ينتقص ربه ‐عز وجل‐ حين يون عارفًا أن النفع والضر وجلب الخير ودفع الشر بيده سبحانه ثم

يذهب فيعتمد ف ذلك عل خشبة أو ودعة وربما عل فردة حذاء أو ما سوى ذلك بزعم أنها تنفع وتضر.

وهذه ‐ أيها الإخوة ‐ بعض الصور لما يتعلق به الناس وه من الواقع ولا نفتري عليهم شيئا فمن هذه الصور:

أولا: ما يعلق عل البدن أو عل الدابة أو عل السيارة أو عل أبواب البيوت أو المتاجر والدكاكين وعل أجسام الأطفال

وغيرها من خشب أو بلاستيك أو فضة أو حديد أو ذهب أحيانًا عل هيئة الخمسة وخميسة عل ما يقولون وهذه صورة من

صور الأفعال.

ثانيا: ما يعتقدونه من نظرة عين فلان الت لا تخط والأخرى الت مثلها مثل الرصاص وغير ذلك، وهذه صورة من صور

الاعتقاد بالقلب والجنان.

ثالثًا: ما يقوله بعض الناس يظن أن فيه حماية من مثل قولهم: النهارده الخميس يوم الخميس من شهر خمسة أو يقول:

امسك الخشب، أو غير هذا وهذه صورة من صور الأقوال.

فلا تتعلق بغيرِ اله حبيب فإنه "إذا كان المحي والمميت والرزاق هو اله، فلماذا الخوف والقلق؟! إنَّ أكثر ما يجلب الهموم

والغموم التعلُّق بغير اله من الناسِ وغيرهم، وطلب رضاهم، والتقرب منهم، والحرص عل ثنائهم، والتضرر بذمهم، وهذا

من ضعفِ التوحيدِ.



لن شأن الموحدين وهجيراهم:

فليتك تحلو والحياةُ مريرةٌ

ضابغ والأنام ضوليتك تر                                

ِنهي لفال منك الود إذا صح

الذي فوق الترابِ تراب وكل                              

ومن جميل ما اطلعت عليه:

أن أحد المرض بالهواجسِ والهموم سأل طبيباً مسلماً عن القلق والاضطرابِ، فقال له الطبيب المسلم: اعلم أنَّ العالم قدْ

خْلُققبل أنْ ي ه كتب مقادير الخلائق؟! "إنَّ الوالغم م الهمفل ،هإلا بإذن ال سمحركةٌ ولا ه فيه وتدبيرِه، ولا يقع هخلق فرغَ من

.[4]"الخلْق بخمسين ألف سنة

وقد قال المتنب عل هذا:

[5]مالعظائ العظيم عين ف ها ♦♦♦ وتصغرالصغيرِ صغار عين ف ظُموتع

توسد سفيانُ الثوري كومةً من الترابِ ف مزدلفة وهو حاج، فقال له الناس: أف مثل هذا الموطن تتوسدُ التراب وأنت

.جعفرٍ المنصورِ الخليفة أب مخدة من أعظم هذه الدنيا؟ فقال: لمخدَّت حدِّثم

﴿قُل لَّن يصيبنَا الا ما كتَب اله لَنًا﴾[6].

هلك الأنْ لا ي بينك وبينها. والتوفيق ّخلك، وينفس إل هلك الذْلان: أنْ يأنَّ الخ ه علِم: "أجمع العارفون بالالقي قال ابن

،رضيههذا وهذا، فيطيعه وي نصيبه من ينال الواحدة الساعة العبدُ ف بل ،هوخذلان بون بين توفيقهّك، فالعبيدُ متقلنفس إل

.هذْلانه وخبين توفيق له، فهو دائر هعنه بخذلان طُه ويغفلخسويخالفُه، وي ه له، ثم يعصيهه بتوفيقره ويشويذكر

فمت شهِد العبدُ هذا المشهد وأعطاه حقَّه، علم شدَّة ضرورته وحاجته إل التوفيق ف كل نَفَسٍ وكل لحظة وطرفة عين، وأنَّ

إيمانه وتوحيده بيدِه تعال، لو تخلَّ عنه طرفة عين لَثُل عرش توحيدِه، ولخَرت سماء إيمانه عل الأرضِ، وأنَّ الممسك له:

[7]"هالأرضِ إلا بإذن يمسك السماء أنْ تقع عل هو من

هذا باختصار ‐ أيها الإخوة ‐ عن عنصر اللقاء الأول وهو: "التعلق بغير اله خطره وصوره".

ثانياً: أسباب التعلق بغير اله ودوافعه:

أيها الإخوة ‐ فإذا ذهبنا نستقص عن الأسباب والدوافع الت تجعل بعض الناس يذهب إل هذه الاعتقادات والأفعال

والأقوال وجدنا وراءها قلوباً متعلقة ترتج النفع والخير وترهب الشر والضر فلذلك هم يقدمون هذه الأشياء لأجل رفع البلاء

ودفعه وجلب الخير ونفعه.

فهم يعتقدون ف هذه الأشياء من الخيوط والحلقات والخمسة وخميسة وغيرها أنها تدفع عين الحاسد وأنها تحرس البدن أو

تحرس الدابة أو تحرس السيارة أو تحرس البيت أو تحرس المتجر من الشرور والمحاذير، وهذه عادة جاهلية لا تزال ف

أجسام الأطفال، وعل أجسامهم وعل اليوم، بل تتزايد بسبب الجهل، فإنهم يعلقون هذه الأشياء عل بعض الناس إل

السيارات والدكاكين والبيوت قصدهم من ذلك أن هذه الأشياء تدفع عنهم الشرور والمحاذير وهذا ‐ بلا شك ‐ خطره عظيم

‐ أيها الإخوة ‐.



فهذا من الشرك، لأنه تعلق بغير اله ‐سبحانه وتعال‐، لأن اله جل وعلا هو الذي يدفع الشر وهو الذي إذا أراد بعبده شيئاً

ةمحر نلنَّاسِ مل هال فْتَحا يا فلا أحد ينزله: ﴿مأهله، فلا أحد يدفعه وإذا منع شيى ماله أو ف نفسه أو ف فلابد أن يقع، إما ف

فََ ممسكَ لَها وما يمسكْ فََ مرسل لَه من بعدِه وهو الْعزِيز الْحيم ﴾. [فاطر: 2]

الأمر كله بيد اله جل وعلا فيجب أن تتعلق القلوب باله ‐عز وجل‐، وأن تخلص العبادة له ‐عز وجل‐، وأن لا تخاف إلا

من اله ‐عز وجل‐، فمن تعلق قلبه باله ووحد اله فإنه لا يضره شء إلا بإذن اله ‐سبحانه وتعال‐، أما من تعلق قلبه

بغير اله فاعتقد ف خشبة أو حلقة أو خيط أو غيره فإن اله يله إل ما تعلق به، ويبتليه.

ولهذا قرع اله تعال المشركين الذين ألقوا بأنفسهم وهمومهم وقلوبهم أمام الأصنام والأوثان وأخبر أنها لا تنفعهم ولا تضرهم

لأنها لا تنفع ولا تضر ولهذا فه لا تضر شاتمها ومقبحها وسابها بشء، وكف بهذا دلالة عل عجزها، ومن ثم وجوب قطع

له ةمحبِر نادرا وا ِهرض فَاتاشك نه له ٍربِض هال نادرنْ اا هونِ الد نونَ ما تَدْعم تُميافَرا قُل﴿ :التعلق بها قال تعال

هن ممسات رحمته قُل حسبِ اله علَيه يتَوكل الْمتَوكلُونَ﴾ [الزمر: 38]، وهذا استفهام إناري فيه توبيخ وتقريع لأن هؤلاء

تركوا البارئ الرازق المنعم عليهم الذي بيده ملوت كل شء وتعلقوا بالذي هو مملوك مقهور مدبر لا يملك لنفسه نفعاً ولا

ضراً ولا يملك موتاً ولا حياة ولا نشوراً.

فتباً لعقول لا تفهم القرآن إن قرأته، ولا تع السنة إذا مرت عليها، ألم يعلموا أن اله هو مالك الملك، وصدق رب إذ يقول:

نم مَل لنْزاو ضراالسموات و خَلَق نم مونَ * اشْرِكا يما رخَي هلا َطَفاص الَّذِين ادِهبع َلع مَسو هدُ لمالْح قُل﴿

ضرا لعج نم مدِلُونَ * اعي مقَو مه لب هال عم لَهئا اهرنْ تُنْبِتُوا شَجا مَانَ لا كم ةجهب ذَات قدَائح تْنَا بِهنْبفَا اءم اءمالس

جِيبي نم مونَ * الَمعي  مهثَركا لب هال عم لَهئا ااجِزح نيرحالْب نيب لعجو اسوا رلَه لعجا وارنْها الَهَخ لعجا وارقَر

ِراتِ الْبظُلُم ف مدِيهي نم مونَ * ارا تَذَكم ًيقَل هال عم لَهئضِ ارا خُلَفَاء مُلعجيو وءالس فشيو اهعذَا دا طَرضالْم

مُزُقري نمو يدُهعي ثُم الْخَلْق دَابي نم مونَ * اشْرِكا يمع هال َالتَع هال عم لَهئا هتمحر دَيي نيا بشْرب احِيالر لسري نمرِ وحالْبو

هال ا بضِ الْغَيراالسموات و ف نم لَمعي  قُل * ينادِقص نْتُمنْ كا مَانهراتُوا به قُل هال عم لَهئضِ اراو اءمالس نم

وما يشْعرونَ ايانَ يبعثُونَ * بل اداركَ علْمهم ف اخرة بل هم ف شَكٍّ منْها بل هم منْها عمونَ ﴾ [النمل: 58 ‐ 66].

ولهذا كان السلف رضوان اله عليهم أبعد الناس من هذه الخرافات والأباطيل روى أحمد والترمذي وسنده حسن من حديث

عيس بن حمزة قال: دخلت عل عبد اله بن عيم رض اله عنه وبه حم فقلت: ألا تعلق تميمة؟ قال: نعوذ باله من ذلك،

قال رسول اله صل اله عليه وسلم "من تعلق شيئاً وكل إليه"[8]

أخ وحبيب! فمن علق تميمة بعد هذا البيان من النب صل اله عليه وسلم هل تراها تنفعه؟ سبحان رب، قطعاً لا.

وهذا تجد – أخ الحبيب ‐ أن من يعلقون الحلقة أو الخيط أو الحظاظة من أكثر الناس خوفاً وهماً وضعفاً وخوراَ بخلاف

أهل التوحيد المعتمدين عل اله فإنهم أقوى الناس عزيمة، ينعمون بانشراح الصدور بتعلقهم بالعزيز الغفور بينما غيرهم

ممن ف الضلالات عزائمهم لأقل شء تخور.

فما هو حم لبس الحلقة والخيوط؟

والجواب: حم لبس الحلقة والخيوط أنه شرك باله ‐عز وجل‐ وأثره ف النفوس الخور والضعف وربما يسأل الآن مبتغ

علم نجيب وسامع لبيب فيقول: هل لبس الحلقة والخيوط من الشرك الأكبر أو الشرك الأصغر؟

والجواب ‐ف تفصيل‐:



فإن كان يعتقد ف هذه الأشياء أنها تنفع أو تدفع بذاتها فهذا شرك أكبر وصاحبه معرض لمصيبتين: مصيبة دعوة الرسول

صل اله عليه وسلم "الت قال فيها: "من تعلق تميمة فلا أتم اله له".[9]

وأما المصيبة الثانية فه ف عقيدته وذلك أنه باتخاذ هذه الأشياء قد أشرك باله تعال، لأن اله لم يجعل هذه الأشياء سبباً،

وأيضاً قد كذب عل القدر لأنه جعل ما ليس سبباً سبباً.

فإذا نظرنا إل الغاية الت كان يبغ صاحبنا هذا تحقيقها نجدها ما تحققت أي الهدف الذي كان لأجله صنع هذه الحلقة

أوالخيط أو الحظاظة وهو دفع البلاء أو رفعه فإنه لا يتحقق بل يعامله اله ‐عز وجل‐ بضد قصده فيزيده وهناً عل وهنه.

وهنا يسأل الفطن اللبيب العاقل: فأين ه الأسباب الشرعية الت ندفع بها البلاء، ونرده بها، ونتق الحسد والعين ونفر من

قدرها؟

والجواب ف نقاط:

أما ف البداية فنؤصل فيه أن العين والحسد حق شرعاً وواقعاً.

اً علهذا التأصيل والتقعيد رد عليه الواقع تراه يدفع ذلك، ولهذا نحتاج إل القرآن والسنة وخف فإن بعض من لم يطلع عل

المنرين والجاحدين عل سواء.

وسأخص بعض الأدلة من الأدلة القرآنية وكذلك النبوية بالذكر حت لا أطيل وفيها الفاية.

نا بي قَالأبنائه فقال: ﴿و لسان يعقوب عليه السلام حين خاف عل العين فيه عل ريم فقد جاءت الإشارة إلأما القرآن ال

هلَيعو لْتكتَو هلَيع هل ا منِ الْحا ءَش نم هال نم مْنع غْنا امو ِقَةتَفَرابٍ موبا نخُلُوا ماددٍ واحابٍ وب نتَدْخُلُوا م 

قُوبعنَفْسِ ي ةً فاجح ا ءَش نم هال نم منْهع غْنانَ يا كم موهبا مهرما ثيح نخَلُوا ما دلَملُونَ * وكتَوالْم لكتَوفَلْي

قَضاها وانَّه لَذُو علْم لما علَّمنَاه ولَن اكثَر النَّاسِ  يعلَمونَ ﴾ [يوسف: 67، 68]

هذا يفعل المؤمنون بالأسباب، ويبق التوكل عل اله ملاذاً آمناً، ومعتقداً صادقاً، فهم يأخذون بالحيطة والحذر، ويؤمنون

بالقضاء والقدر، ويثقون بقدرة الواحد الأحد، وما أغن عنم من اله من شء.

وجاء ف القرآن أيضا إخبار من اله إل رسوله صل اله عليه وسلم عن حسد الافرين له، ومحاولة إنفاذه بأبصارهم وذلك

رذِك ا وا همنُونٌ * وجلَم نَّهقُولُونَ ايو روا الذِّكعما سلَم مارِهصبقُونَكَ بِالزوا لَيفَرك الَّذِين ادنْ ياو﴿ ه تعالقول ال ف

للْعالَمين﴾. [القلم: 51، 52].

قال ابن عباس، ومجاهد، وغيرهما: ﴿لَيزِلقُونَكَ﴾ لينفذونك بأبصارهم، أي: ليعينونك بأبصارهم، بمعن: يحسدونك لبغضهم

إياك لولا وقاية اله لك، وحمايته إياك منهم. قال الحافظ ابن كثير: وف هذه الآية دليل عل أن العين إصابتها وتأثيرها حق،

بأمر اله، ‐عز وجل‐، كما وردت بذلك الأحاديث المروية من طرق متعددة كثيرة. [10]

وكذا قوله تعال: ﴿قُل اعوذُ بِربِ الْفَلَق * من شَرِ ما خَلَق * ومن شَرِ غَاسق اذَا وقَب * ومن شَرِ النَّفَّاثَاتِ ف الْعقَدِ * ومن

شَرِ حاسدٍ اذَا حسدَ﴾ [الفلق: 1 ‐ 5].

فاله تعال يأمر نبيه أن يستعيذ به من شر الحاسد إذا حسد أي: ومن شر حاسد إذا أظهر ما ف نفسه من الحسد وعمل

بمقتضاه بترتيب مقدمات الشر ومن ذلك النظر إل المحسود وتوجيه الحاسد نفسه الخبيثة نحوه عل وجه الغضب، فإن



نفس الحاسد حينئذ تتيف بيفية خبيثة بما تؤثر ف المحسود بحسب ضعفه وقوة نفس الحاسد شراً قد يصل إل حد

الهلاك، ورب حاسد يؤذي بنظرة بعين حسده نحو ما يؤذي بعض الحيات. [11]

والحسد أول ذنب عص اله به ف السماء، وأول ذنب عص به ف الأرض، حسد إبليس آدم –عليه السلام‐ وحسد قابيل

هابيل، والحاسد ممقوت مبغوض مطرود ملعون ولقد أحسن من قال:

قل للحسود إذا تنفس طعنة: ♦♦♦ يا ظالماً وكأنه مظلوم.

والحسد من شر شء ف الخلق كله كما قال تعال: "من شَرِ ما خَلَق "وجعل خاتمة ذلك: الحسد[12]

فاله تعال ذكر الحسد ف القرآن الريم، وكذلك ورد ف السنة النبوية ما يدل عل الحسد والعين فمن ذلك ما روى البخاري

عن عائشة رض اله عنها قالت: "أمر رسول اله صل اله عليه وسلم أن يسترق من العين".[13]

ولعلم النب صل اله عليه وسلم بما علمه ربه من مجء أقوام يجحدون هذا قال فيما أخرجه مسلم من حديث عبد اله بن

عباس رض اله عنه أنه ‐ صل اله عليه سلم ‐ قال: "العين حق، ولو كان شء سابِق القدر لسبقته العين"[14]

بل إن العين ‐ أيها الإخوة ‐ قد تون إنسية وقد تون جنية، فه كما تصيب من الإنس تصيب من الجن، فعن أم سلمة ‐

رض اله عنها ‐ أن رسول اله صل اله عليه وسلم قال لجارية ف بيتها، رأى ف وجهها سفعة: "بِها نَظْرةٌ فَاستَرقُوا

لَها"[15].

والسفعة علامة من الشيطان، وقيل: ه لَون يخَالف لَون الْوجه. [16]

والمعن: بها عين أصابتها نظرة من الجن أنفذ من أسنة الرماح[17]

ولهذا (كان صل اله عليه وسلم يتعوذ من الجان، ومن عين الإنسان حت إذا نزلت المعوذتان أخذ بهما، وترك ما سوى

ذلك). [18]

هذا عن الشرع، ومن الوقائع أيضاً ما يثبت لهؤلاء المنرين الجاحدين أن الحسد والعين حق، ولا شك أن حضراتم

تحفظون من الوقائع وتعرفون مثلما أعرف ويزيد، ولنن لن أحدث اليوم بما يمن أن يقال عنه خرافة أو أسطورة، وإنما

أحدثم بقول اله أو قول رسول اله صل اله عليه وسلم لذلك أنتزع من الواقع المبارك واقع أصحاب النب صل اله عليه

وسلم حادثة حقيقة واقعية تدل عل أن الحسد والعين موجودان.

وتلك الحادثة أخرجها الإمام مالك وابن حبان ف صحيحه وصححها العلامة الألبان ف السلسلة الصحيحة من حديث محمد

بن أب أمامة بن سهل بن حنيف أنه سمع أباه يقول: اغتسل أب سهل بن حنيف فنزع جبة كانت عليه وعامر بن ربيعة ينظر،

وكان سهل رجلا أبيض حسن الجلد، قال: فقال له عامر بن ربيعة: ما رأيت كاليوم ولا جلد عذراء! قال: فوعك سهل مانه –

أي مرض ‐ واشتد وعه فات رسول اله صل اله عليه وسلم فأخبر أن سهلا وعك وأنه غير رائح معك يا رسول اله فأتاه

لامه عليه وسلم: "عال ه صلبالذي كان من أمر عامر، فقال رسول ال ه عليه وسلم ‐ فأخبر سهلال ه ‐ صلرسول ال

يقْتل أحدُكم أخاه! ا بركت؟ إن العين حق توضأ له" وف رواية: "اغتسل له"، ثم قال: "إذا رأى أحدكم من أخيه ما يعجبه

فليدع له بالبركة، فتوضأ له عامر فراح سهل مع رسول اله صل اله عليه وسلم وليس به بأس". وف رواية: ثُم دعا بماء فأمر

عامرا أن يتوضأ فيغسل وجهه ويديه إل المرفقين، وركبتيه، وداخلة إزاره، وأمره أن يصب عليه..

قال سفيان: قال معمر، عن الزهري: وأمر أن يفَأ الإناء من خلفه"[19]



صل النب إن بعض الروايات تذكر أن الذي أت الأرض حت أخيه فوقع عل فهذه ‐ أيها الإخوة ‐ كلمة قالها الرجل ف

اله عليه وسلم قال له: يا رسول اله أدرك سهل بن حنيف فإنه واله ما يرفع رأسه فقال النب صل اله عليه وسلم: "من

تتهمون به" قالوا: عامر بن ربيعة، نعم فالمنظور كاد أن يموت، وهذا ذكره النب صل اله عليه وسلم فيما روى ابن عدي

وأبو نعيم من حديث جابر وأب ذر رض اله عنهما أن النب صل اله عليه وسلم قال: "العين تُدخل الرجل القبر، والجمل

القدر"[20]

ويرد ابن القيم ‐ رحمه اله ‐ عل المنرين لأثر العين بقوله: (أبطلت طائفة ممن قل نصيبهم من السمع والعقل أمر العين

وقالوا: إنما ذلك أوهام لا حقيقة لها، وهؤلاء من أجهل الناس بالسمع والعقل، ومن أغلظهم حجاباً، وأكثفهم طباعا، وأبعدهم

معرفة عن الأرواح والنفوس وصفاتها وأفعالها وتأثيراتها، وعقلاء الأمم عل اختلاف مللهم ونحلهم، لا تدفع أمر العين ولا

تنره، وإن اختلفوا ف سببه، وجهة تأثير العين).[21]

بل تعجبون ‐أيها الإخوة‐ لهذا الحديث الذي أخرجه أبو يعل وصححه العلامة الألبان وفيه قال عليه الصلاة والسلام: "أكثر

من يموت من أمت ‐ بعد قضاء اله وقدره ‐ بالعين".[22]

ولذلك كان المصطف ‐ صل اله عليه وسلم ‐ إذا عاد مريضا رقاه وهذا مما ترك الناس من سنة رسول اله.

فالعين حق ‐ أيها الإخوة ‐ وخطرها كبير وشرها مستطير، ولذلك يتحرز الناس منها ويتحرسون والشرع يأمر بذلك ويرشد

إليه، لن ليس بالشركيات من الحلقات والخيوط والخمسة وخميسة والحظاظات، وإنما بوسائل نافعة صحيحة مفيدة

معقولة فيها الاستعانة برب العالمين والاعتماد والتوكل عل إله المخلوقين أجمعين، وفيها الاقتداء والائتساء بسيد الأنبياء

والمرسلين فما هذه الوسائل ‐ أيها الإخوة ‐؟

.ه تعالوالجواب بعد جلسة الاستراحة إن شاء ال

الخطبة الثانية:

الحمد له الذي خلق فسوى، وقدر فهدى، وأغن وأقن، وجعلنا من خير أمة تأمر وتنه، والصلاة والسلام عل خير الورى،

.نهجه واقتف آله وصحبه ومن سار عل وعل ،يوح وما ضل وما غوى، وما ينطق عن الهوى، إن هو إلا وح

أما بعد، فيا ‐ أيها الإخوة ‐!

العين والحسد وتمنع وقوعهما، فأما الأسباب الت تق الأسباب الت علاج العين والحسد بل إل أرشد الشرع الحنيف إل

:العين والحسد وتمنع وقوعهما فه تق

الأول: التعوذ باله وحده من شر الحسد: فإن اله تعال سميع لمن استعاذ به وعليم بما يستعيذ العبد منه.

الثان: تقوى اله وحفظه عند أمره ونهيه: فمن اتق اله، تول اله حفظه ولم يله إل غيره. قال تعال: ﴿وانْ تَصبِروا

وتَتَّقُوا  يضركم كيدُهم شَيىا انَّ اله بِما يعملُونَ محيطٌ﴾ [آل عمران: 120]

الثالث: الصبر عل عدوه: فلا يقاتله ولا يشوه ولا يحدِّث نفسه بأذاه أصلا، فما نُصر عل حاسده وعدوه بمثل الصبر عليه.

وله در من قال:

اصبر عل كيد الحسود فإن صبرك قاتلُه ♦♦♦ فالنار تأكل بعضها إن لم تجد ما تأكلُه



الرابع: التوكل عل اله: فإنه من أقوى الأسباب الت يدفع بها العبد عن نفسه ما لا يطيق من أذى الخَلْق وظلمهم وعداوتهم.

قال تعال: ﴿ومن يتَوكل علَ اله فَهو حسبه﴾ [الطلاق: 3]، أي: كافيه، أحبت! ومن كان اله كافيه وواقيه فلا مطمع لعدوه

فيه.

الخامس: فراغ القلب من الاشتغال بالحسد: فيجب عل المسلم أن يمحو الحسد من قلبه كلما خَطَر له، ولا يلتفت إليه ولا

يخافه ولا يملأ قلبه بالفر فيه.

السادس: الإقبال عل اله وإخلاص العمل له: فالإخلاص هو سبب انتصار العبد عل الشيطان الرجيم، قال تعال حاية عن

الشيطان: ﴿قَال فَبِعزتكَ غْوِينَّهم اجمعين * ا عبادكَ منْهم الْمخْلَصين﴾ [ص: 82، 83]، فمن دخل ف حصن الإخلاص،

لم يخْلُص إليه أحد من الجن والإنس.

السابع: تجريد التوبة إل اله من الذنوب: وليعلم العبد أن ما يصيبه إنما هو من ذنوبه، قال سبحانه لأصحاب نبيه صل اله

عليه وسلم: ﴿اولَما اصابتْم مصيبةٌ قَدْ اصبتُم مثْلَيها قُلْتُم انَّ هذَا قُل هو من عنْدِ انْفُسم انَّ اله علَ كل شَء قَدِير﴾ [آل

عمران: 165]، فلما تاب العبد من ذنوبه، كلما كان ذلك سببا لتجنبه الحسد من الناس.

فمن وسائل الوقاية من العين:

اجتناب الذنوب والمعاص فينبغ ألا ننس أن للذنوب أثراً ف وقوع المصائب، كيف لا؟ والحق ‐تبارك وتعال‐ يقول:

﴿وما اصابم من مصيبة فَبِما كسبت ايدِيم ويعفُو عن كثيرٍ﴾ [الشورى: 30].

قال الحسن: لما نزلت هذه الآية قال النب صل اله عليه وسلم: "وما من اختلاج عرق، ولا خدش عود، ولا نبة حجر إلا

بذنب، ولما يعفو اله عنه أكثر". [23]

وقال عرمة: (ما من نبة أصابت عبداً فما فوقها إلا بذنب لم ين اله ليغفره له إلا بها، أو لينال درجة لم ين ليوصله إليها

إلا بها). [24]

ويقول تعال: ﴿من يعمل سوءا يجز بِه﴾ [النساء: 123].

روى الإمام مسلم، عن أب هريرة، رض اله عنه، قال: لما نزلت هذه الآية بلغت من المسلمين مبلغاً شديداً، فقال رسول

الــه، صــل الــه عليــه وســلم: "قــاربوا وســددوا، ففــ كــل مــا يصــاب بــه الإنســان كفــارة، حتــ النبــة ينبهــا، أو الشوكــة

يشاكها"[25]

قال ابن عبد البر ‐رحمه اله ‐: (الذنوب تفرها المصائب والآلام، والأمراض والأسقام، وهذا أمر مجمع عليه). [26]

أيها الإخوة:

ولا يقف الأمر ف المصائب الت يبتل اله بها عباده عند حدود تفير السيئات، بل فيها زيادة حسنات ورفعة درجات، فعن

أم المؤمنين، عائشة رض اله عنها قالت: "سمعت رسول اله صل اله عليه وسلم يقول: "ما ضرب عل مؤمن عرق قط إلا

حط اله به من خطيئته، وكتب له حسنة، ورفع له درجة". [27]

ألا فاحتسبوا ما يقدر اله عليم من المصائب والأسقام.. وأملوا من وراء ذلك خيرا.

الثامن: الصدقة والإحسان إل الناس: ل يتجنب المسلم الحسد ينبغ له أن يثر من الصدقات ف السر والعلانية،



ويحسن إل الناس، فإن لذلك تأثيرا عجيبا ف دفع البلاء عن المؤمن ودفع الحسد كذلك، وهذا واقع ملموس فمن النادر أن

يتسلط الأذى والحسد عل صاحب صدقة خالصة له تعال، وإن أصابه شء من الحاسد فإن اله يلْطف به جزاء ما قدَّم له

وحده.

التاسع: الإحسان إل الحاسد: إن من أعظم الأسباب لدفع الحسد، والت لا يوفق إليها إلا من وفقه اله، إطفاء نار الحاسد

نَهيبنَكَ ويذَا الَّذِي بفَا نسحا ه بِالَّت فَعةُ ادِىيالس نَةُ وستَوِي الْحتَس و﴿ :والمؤذي بالإحسان إليه، قال تعال والباغ

عدَاوةٌ كانَّه ول حميم * وما يلَقَّاها ا الَّذِين صبروا وما يلَقَّاها ا ذُو حظّ عظيم﴾ [فصلت: 34، 35] وقد قيل: الإحسان يدق

العنق ويأسر الإنسان.

العاشر: تجريد التوحيد: يجب عل العبد أن يشغل فره دائما باله تعال فهو وحده مسبب الأسباب، ولا يحدث شء ف هذا

الون إلا بإرادته ومشيئته، قال تعال: ﴿وانْ يمسسكَ اله بِضرٍ فََ كاشف لَه ا هو وانْ يرِدكَ بِخَيرٍ فََ راد لفَضله﴾ [يونس:

107]، فإذا جرد العبد التوحيد له تعال فقد خرج من قلبه خوف ما سواه، وكان عدوه أهون عليه من أن يخافه مع اله؛

فالتوحيد حصن اله الأعظم من دخله كان من الآمنين.[28]

أيها الإخوة!

وينبغ أن يبرك الناظر عل الشء ويقول ما شاء اله لا قوة الا باله اللهم بارك فيسلم الشء بإذن اله وثمة وقاية من العين،

بإذن اله، يغفل عنها كثير من الناس، ألا وه: ستر محاسن من يخاف عليه العين بما يردها عنه، فقد ذكر البغوي ف شرح

بقوله: ومعن اً مليحاً، فقال: (دسموا نونته كيلا تصيبه العين)، ثم شرحه البغه عنه، رأى صبيال السنة أن عثمان رض

دسموا: أي سودوا، والنونة: الثقبة أو النقرة الت تون ف ذقن الصب الصغير. [29]

هذه وسائل اتقاء العين والحسد، وأما العلاج فيون بثلاثة أمور:

أو: الرقية، وهذا أمر واقع؛ فإن الرق تنفع بإذن اله من العين، كما ف الحديث: "لا رقية إلا من عين أو حمة".[30]

بالعائن، ويطلب منه أن يتوضأ، ثم يؤخذ ما تناثر من الماء من أعضائه، ويصب عل أن يؤت ا: الاستغسال، وهثاني

المصاب، ويشرب منه، ويبرأ بإذن اله.

ثالثًا: أن يؤخذ شء من شعار العائن، أي: ما يل جسمه من الثياب، كالثوب، والطاقية، والسروال، وغيرها، أو التراب إذا

مش عليه وهو رطب، ويصب عل ذلك ماء يرش به المصاب أو يشربه، قال العلامة ابن عثيمين: وهو مجرب. [31]

أيها الإخوة!

وإذا كان التبريك سبباً واقياً بإذن اله عن وقوع العين، فإن اغتسال العائن ووضوؤه بماء يصب عل المعين شفاء له بإذن

"وإذا اله كما سمعتم بقصة سهل بن حنيف وعامر بن ربيعة، رض اله عنهما، وهو مفسر لقوله صل اله عليه وسلم 

استُغْسلتم فاغتسلوا"[32]

ولذا، فينبغ للمسلم ألا يمتنع عن الاغتسال إذا اتهمه أهل المعين، أو أحس هو من نفسه أنه عان أحداً من المسلمين، وهذا

يحتاج اليوم إل حمة ف التعامل فإن الطلب مثل هذا بيننا يصبح المطلوب منه تهمة شنيعة لا تغتفر فالحمة هنا واجبة.

تمان أمرِه عندَ". وكسذَا حدٍ ااسح ِن شَرمعموماً: و ِذات مع الأذكارِ والدعاءن خاف حاسداً فعليه بالمعووعموما "فم

الحاسدِ: لا تَدْخُلُواْ من بابٍ واحدٍ وادخُلُواْ من ابوابٍ متَفَرِقَة؟. والابتعاد عنه: "وانْ لَّم تُومنُوا ل فَاعتَزِلُونِ". والإحسان إليه



؟". [33]. نسحا ه بِالَّت فَعاد :أذاه ِفل

وينبغ ف النهاية أن ننبه إل أمر مهم ألا وهو أن بعض الناس "يسرفون بأمر العين فتطاردهم الأوهام، ويحاصرهم القلق،

ويضعف عندهم اليقين، ويختل ميزان التوكل. أولئك يعظمون البسيط، وينسبون كل إخفاق أو فشل إل العين، وإن لم ين

بهم عين، وربما استدرجهم الشيطان فأمرضهم وما بهم مرض، وأقعدهم عن العمل وما بهم علة، ذلم لأن نسبة العجز

والسل إل الآخرين أسهل من الاعتراف به وتحمل لوم الآخرين."[34] فالناس ف أمر العين طرفان ووسط منرون جفاة

وموهومون غلاة وبين هؤلاء الجفاة والغلاة تقف طائفة من الناس موقفاً وسطاً، تؤمن بالعين وتصدق بآثارها نقلا وعقلا، ولا

تغال فتنسب كل شء إليها، تتق العين قبل وقوعها، وتفعل الأسباب المأذون بها شرعاً بعد وقوعها. فلا ينبغ عل الإطلاق

للمسلم إلا هذا التوسط بين الطرفين فلا هو مع المنرين للأمر الثابت شرعاً وعقلا ولا هو من المفرطين ف نسبة كل شء

إل العين والحسد.

فيا أيها الإخوة! اتقوا اله، ولا يضر أحدُكم أخاه، وإياكم والحسدَ وإذا رأى أحدكم من نفسه أو ماله أو من أخيه ما يعجبه

فليدع له بالبركة، فإن العين حق.

دُونَ النَّاسسحي مفيهم: "ا ن كمن قال تعاله يؤتيه من يشاء كما يشاء ولن يذهبه عنه حسدك له، فلا تواعلم أن فضل ال

العظم تنخر ةحالمل الإفلات من هذه الهوة هوة الحسد، فالحسد" كالأكلة وابتعد ما قدرت عل "هلن فَضم هال ما آتَاهم َلع

نخْراً، إنَّ الحسد مرض مزمن يعيث ف الجسم فساداً، وقد قيل: لا راحة لحسود فهو ظالم ف ثوبِ مظلوم، وعدو ف جِلْبابِ

.فقتَلَه بدأ بصاحبه ،دَلَهالحسدِ ما أع ه دروقد قالوا: ل .صديق

الغم لحومنا، ونسق الهم نُطعم وبك، قبل أنْ نرحم الآخرين؛ لأننا بحسدِنا لهم ونفسك عن الحسدِ رحمةً ب نفس أنه إنن

دماءنا، ونوزِّعُ نوم جفوننا عل الآخرين.

الراحة عل يولّدها الحسدُ لتقض أمراض الحاضر والهم دروال فيه. التنغيص فرناً ساخناً ثم يقتحم لشْعإنَّ الحاسد ي

العدْلِ، وأساء الأدب مع الشَّرعْ، وخالف صاحب واتهم الباري ف ،القضاء خاصم دِ أنهةُ الحاسيبل .الجميلة الطيبة والحياة

المنْهج صل اله عليه وسلم. [35]

نعوذُ باله من شرِ حاسد إذا حسدْ ونسأل اله تعال معافاته.........

 

----------------------------------------

[1] الفرج بعد الشدة (ص 47)، التنوخ، نقً عن لا تحزن (ص 44).

[2] أخرجه أحمد 4 / 156، والحاكم 4 / 417، وصححه الألبان ف الصحيحة (492).

[3] أخرجه أحمد 4 / 310 و311، والترمذي (2073)، وحسنه الألبان ف صحيح الترمذي 2/ 208.

[4] أخرجه مسلم: (2653).

[5] لا تحزن للقرن (ص 240). بتصرف

[6]لا تحزن للقرن (ص 241).

[7] مدارج السالين (1 / 413).



[8] أخرجه الترمذي (2073)، وأحمد (4/ 311)، وحسنه الألبان صحيح الترغيب 3456.

[9] أخرجه أحمد 4 / 154 وقال المنذري ف الترغيب (4/ 307): "رجاله ثقات". وأبو يعل (1759) والحاكم 4 / 417، قال الحافظ ابن حجر ف "تعجيل

المنفعة" (114): رجاله موثقون، وقال المنذري ف الترغيب والترهيب (4/ 306): إسناده جيد. وضعفه الألبان ف السلسلة الضعيفة 1266.

[10] تفسير ابن كثير ‐ (8 / 201)، وانظر: سليمان حمد العودة: خطبة بعنوان: آفة العين وطرق الوقاية والعلاج، وقد استفدت منها ف مواضع من هذه

الخطبة.

[11] الألوس ف تفسيرها.

[12] القرطب ف تفسيرها، بتصرف.

[13] أخرجه البخاري 5738.

[14] أخرجه مسلم (2188) من حديث عبد اله بن عباس رض اله عنه.

[15] أخرجه البخارى 5739، ومسلم (97).

[16] النهاية 2 / 375، والفتح 16/ 266.

[17] شرح السنة (12 / 163).

[18] أخرجه الترمذى (2059)، والنسائ (8/ 271)، وصححه الألبان المشاة (4563).

[19] أخرجه ابن ماجة (3509)، وغيره وهو ف صحيح الجامع الصغير 1 / 212.

[20] أخرجه ابن عدى ف الامل (6/ 408) وأبو نعيم ف الحلية (7/ 90) وحسنه الألبان ف الصحيحة 1249.

[21] زاد المعاد 4 / 165.

[22] أخرجه أبو يعل ف مسنده، والطبران ف البير، والحاكم ف مستدركه وصححه الألبان، انظر صحيح الجامع الصغير 1 / 212.

.31 / 16 [23] تفسير القرطب

.31 / 16 [24] تفسير القرطب

[25] أخرجه مسلم: (2574).

[26] التمهيد 23 / 26.

[27] أخرجه الطبران ف الأوسط 2555، والحاكم 1 / 147، وصححه وأقره الذهب، وحسن سنده المنذرى ف الترغيب (4 / 150) والهيثم ف مجمع

الزوائد(1 / 416)، والحافظ ف الفتح.

[28] بدائع الفوائد لابن القيم (2 / 238، 245) بتصرف وزيادة.

[29] شرح السنة 12 / 166، زاد المعاد 4 / 173.

[30] أخرجه البخاري (5752)، ومسلم (220).

[31] القول المفيد (1/ 57، 58).

[32] أخرجه مسلم 5831.

[33] لا تحزن.

[34] آفة العين وطرق الوقاية والعلاج سليمان حمد العودة.



[35] لا تحزن.

 

 

الألوكة

المصادر:


