
مقدمة:

َلع مشَنَآنُ قَو مَّنرِمجي لاالإنصاف ولا شريعة حذرت من الإجحاف والعصبية من شريعة تقول: (و ما أرى شريعة دعت إل

الا تَعدِلُواْ اعدِلُواْ هو اقْرب للتَّقْوى) (المائدة :2)

إنَّ الإنصاف خلُق رفيع وأدب سام يدل عل كرم النفس وصفاء السيرة والبعد عن الأثرة، وبالإنصاف يقوى الفهم، ويتسع

رماي هنَّ الا) :وعلا‐، قال تبارك وتعال ه ‐جلذلك كله: حصول رضا ال ما ف الأفق، ويعلو القدر، ويسود الود، وأعل

بِالْعدْلِ والاحسانِ)(النحل: 90)،

وقال عز وجل : (واقْسطُوا انَّ اله يحب الْمقْسطين) (الحجرات: 9)

وقال تبارك وتعال: (ولا يجرِمنَّم شَنَآنُ قَوم علَ الا تَعدِلُواْ اعدِلُواْ هو اقْرب للتَّقْوى)(المائدة: 8)

أخرج ابن الجوزي عن عمر بن سعيد عن أمه قالت: "قدم ابن عمر مة، فسألوه، فقال: "أتجمعون ل يا أهل مة المسائل

وفيم ابن رباح ‐يعن عطاء‐؟!".

فابن عمر‐رض اله عنه‐ كان صحابيا وعطاء ‐رحمه اله‐ كان تابعيا، ومع ذلك لم يجد ابن عمر غضاضة أو حرجا من

إنصاف عطاء.

عناصر الخطبة:

1- معن الانصاف وما يعين عليه.

2- روعة القرآن ف بيان دقة الإنصاف:

    ‐ الإنصاف مع الفار .

    ‐ بين المشركين والعصاة من المؤمنين.

    ‐ حرمة التعميم ف الذم.

    ‐ العدل مع الحيوانات.

    ‐ الإنصاف مع المعاهدين والذميين.

    ‐ بين البغض والإنصاف.

العدل والإنصاف ‐4-(سلسلة النب القدوة)
الاتب : رابطة خطباء الشام

التاريخ : 5 مايو 2015 م

المشاهدات : 5677



3- الغلو يحرم صاحبه الإنصاف.

4- مبادئ تعين عل الإنصاف :

    ـ الانتباه إل المقاصد

    ـ التحقق بالتثبت

    ـ حمل اللام عل أحسن الوجوه

    ـ عدم نشر سيئات الإنسان و تجاهل حسناته

1- معن الانصاف وما يعين عليه

الإنصاف لغة: مأخوذ من (النّـصـف). وأصل استعماله من الشء يون مشتركا عل التساوي بين اثنين، فمن أخذ نصفه بلا

زيادة فقد أنصف، ومن أعط شريه نصفه بلا نقصان فقد أنصف. ومن حم أو قَسم بين شريـين فأعط كل واحد نصفه

بلا زيادة ولا نقصان فقد أنصف. ثم اتسع استعمال اللفظ ومشتقاته، للدلالة عل السوِية بين الناس فيما لهم وما عليهم، سواء

كان النصف أو غيره مما هو مستحق، وسواء كان ذلك ف الأشياء، أوف الأفعال، أوف الأقوال.

غيره. ومن هنا يأت نظرته إل ون متواضعا فنه أن يـمنفسه وعلمه وآرائه، هو الذي ي نظرته إل الإنسانِ ف تواضع

إنصافه لهم، فالتواضع يون أساسا مع النفس ومع الذات، والإنصاف يون مع الغير وخاصة مع المخالفين.

ولا يون إنصاف للمخالف، بدون تواضع ذات، فالمتبر والمابر ف نفسه، لا ينتظر منه إنصاف لغيره.

2- روعة القرآن ف بيان دقة الإنصاف

قال تعال: (يا ايها الَّذِين آمنُواْ كونُواْ قَوامين بِالْقسط شُهدَاء له ولَو علَ انفُسم اوِ الْوالدَين والاقْربِين) (النساء: 135)

بقْرا ودِلُواْ هدِلُواْ اعتَع لاا َلع مشَنَآنُ قَو مَّنرِمجي لاو طسدَاء بِالْقشُه هل ينامونُواْ قَونُواْ كآم ا الَّذِينهيا اوقال سبحانه: ( ي

للتَّقْوى واتَّقُواْ اله انَّ اله خَبِير بِما تَعملُونَ).( المائدة: 8)

أ‐ الإنصاف مع الفار:

نتَابِ مْال لها نمتاب: (ومفرقاً بين أصناف أهل ال فار، فقال تعالمع ال كتابه وعلّمنا الإنصاف حت دعانا سبحانه ف

ان تَامنْه بِقنطَارٍ يودِه الَيكَ ومنْهم من ان تَامنْه بِدِينَارٍ لا يودِه الَيكَ الا ما دمت علَيه قَآئماً)(آل عمران :75 )

فتأمل كيف فصل ولم ينسب هذا الخُلق السي إليهم جميعاً، مع أن عند جميعهم ما هو أسوأ منه .

وقال تعال: (و تُجادِلُوا اهل الْتَابِ ا بِالَّت ه احسن ا الَّذِين ظَلَموا منْهم) ( العنبوت :46) ففرق تعال بين الذين

ظلموا وبين غيرهم. وبين لنا أن منهم من يجادل بالت ه أحسن، ومنهم من يجالَد بالت ه أقوم، وبين تأخير اللام

وتقديمها – لمن يستحق ذلك – عدل عظيم وإنصاف مبين.

وف سورة الممتحنة فرق سبحانه بين من قاتلونا ف الدين وأخرجونا من ديارنا و ظاهروا عل إخراجنا، وبين من لم يفعل

ذلك من الفار، فقال تعال) : ينْهاكم اله عن الَّذِين لَم يقَاتلُوكم ف الدِّين ولَم يخْرِجوكم من دِيارِكم انْ تَبروهم وتُقْسطُوا

مِاجخْرا َلوا عرظَاهو مارِكدِي نم موكجخْراو الدِّين ف مقَاتَلُوك الَّذِين نع هال ماكنْها ينَّما * ينطقْسالْم بحي هنَّ الا هِملَيا

انْ تَولَّوهم ومن يتَولَّهم فَاولَئكَ هم الظَّالمونَ *) (الممتحنة: 9-8)

ولذلك فرق رسولنا صل اله عليه وسلم ف معاملاته وسيرته وطريقته وهديه مع من حارب اله ورسوله وآذى المؤمنين

كعقبة بن أب معيط وأمثاله، وبين من أجاره ونصره وسع ف نقض صحيفة الحصار الت أبرمتها قريش كالمطعم بن عدي

هؤلاء النتن ف أسارى بدر: (لوكان مطعم بن عدي حياً، ثم كلَّمن ه عليه وسلم فال قال صل و أبو البختري، حت

لأطلقتهم له) .. أي شر هذا وأي إنصاف ف الحديث حت عن مشرك وثن كان قد أعانه وأجاره ف وقت من الأوقات،

فافأه صل اله عليه وسلم بهذا الموقف حت بعد وفاته، وقال فيه هذه المقالة؟!



هذا الإنصاف الذي هو مزية الأشراف .. فمن باب أول إن كان الحديث عن مسلمين لهم حق من الموالاة لا يخرجون منها ما

داموا داخل دائرة الإسلام.

ب ‐ بين المشركين والعصاة من المؤمنين:

الَّذِينو يماهربا نَةٌ فسةٌ حوسا مَل انَتقوله: (قدْ ك ه منا من براءة كاملة من الشرك وأهله كما فمقابل ما طلبه ال إنه  ف

معه اذْ قَالُوا لقَومهِم انَّا براء منم ومما تَعبدُونَ من دونِ اله)(الممتحنة: 4)

يننموالْم نكَ معاتَّب نمكَ لنَاحج ضاخْفشأن المؤمنين: ( و فإنه سبحانه أمرنا بالإنصاف مع العصاة من أهل الملة فقال ف

* فَانْ عصوكَ فَقُل انّ برِيء مما تَعملُونَ)(الشعراء: 216-215)

فتأمل الفرق بين البراءة الاملة من المشركين والبراءة الجزئية من المؤمنين والمتمثلة بالبراءة من معاصيهم فقط ، دون

البراءة منهم أنفسهم.

أحد أصحابه لا يتجاوز ف ه عليه وسلم إذا عصال صل هذا الفرقان يمثّل العدل والميزان والإنصاف، ولذلك كان النب

عقوبته الحد الذي حده اله لأمثاله، ويشهد حت للعصاة منهم بالحق الذي يستحقونه، فلا تُضيِع معصيتُهم – ولو كانت من

البائر‐ حقوقَهم ولا تخرجهم من دائرة الموالاة الإيمانية، فلما رجم الغامدية ف الزنا ورماها خالد بن الوليد بحجر ف رأسها

فنضح دمها عل وجهه فسبها، قال له صل اله عليه وسلم: ( مهلا يا خالد، فوالذي نفس بيده لقد تابت توبة لو تابها

صاحب مسٍ لغُفر له ) (مسلم:1695) ، ثم أمر بها فصل عليها ودفنت.

وف روايه لمسلم أيضا أن عمر قال للنب صل اله عليه وسلم: ( أ يصل عليها ) فقال: ( لقد تابت توبة لو قُسمت بين أهل

المدينة لوسعتهم ) . وف رواية (هل وجدت أفضل من أن جادت بنفسها له) (مسلم:1696 ).

اله أكبر .. ما أجمله وأكمله من عدل وإنصاف! خطيئتها شء وحقها وإنصافها شء لا يضيع رغم خطيئتها، إن هذا هو

العدل الذي أمرنا اله تعال به ف كتابه:  ( واوفُواْ الْيل والْميزانَ بِالْقسط لا نُلّف نَفْساً الا ۇسعها واذَا قُلْتُم فَاعدِلُواْ ولَو كانَ

ذَا قُرب) (الأنعام :152)

وعن عمر بن الْخَطَّابِ: (انَّ رجً علَ عهدِ النَّبِ صلَّ اله علَيه وسلَّم كانَ اسمه عبدَ اله وكانَ يلَقَّب حمارا وكانَ يضحكُ

لجر دَ فَقَاللفَج بِه رما فَاموي بِه تابِ فَاالشَّر ف لَدَهقَدْ ج لَّمسو هلَيع هال َّلص ِانَ النَّبكو لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر

)(ولَهسرو هال بحي نَّها تملا عم هال فَو نُوهتَلْع  لَّمسو هلَيع هال َّلص ِالنَّب فَقَال بِه َتوا يم ثَركا ام نْهالْع ماللَّه مالْقَو نم

البخاري:6780)

جـ ‐ حرمة التعميم ف الذم:

،( منْهم ذِنُ فَرِيقتَاسيو( ) منْهفَةٌ مذْ قَالَت طَّائاو) :مع من حارب دينه وآذى نبيه وصدَّ عن سبيله، قال سبحانه ما أعدله حت

هدَ الاهع نم منْهمو) ،( ِذُونَ النَّبوي الَّذِين منْهمدَقَاتِ ( )والص كَ فزلْمن يم منْهمو) ،( ّنتَفْت لاو ّذَن لاى قُولن يم منْهمو)

لَئن آتَانَا من فَضله لَنَصدَّقَن ولَنَونَن من الصالحين) وهذا، ومنهم.. ومنهم..

نم( التوبة:98) ،وقال: (و( رائالدَّو مِب صبتَريماً وغْرم قنفا يذُ متَّخن يابِ مرعالا نمو )  :الأعراب فقال وكذلك فصل ف

الاعرابِ من يومن بِاله والْيوم الآخرِ ويتَّخذُ ما ينفق قُرباتٍ عندَ اله وصلَواتِ الرسولِ) (التوبة:99)،

ففرق وعدَل وميز، وهو أهل العدل والتقوى والمغفرة، وهذا كله ليعلمنا العدل والإنصاف والتمييز والفرقان بين أولياء

الرحمن وأولياء الشيطان.

د ‐ العدل مع الحيوانات:

ف غزوة الحديبية، لما أبت ناقة النب صل اله عليه وسلم أن تسير،وقال الصحابه: خَلأت القصواء, (يعن حرنت وبركت

وأبت أن تسير من غير علة) , فقال النب صل اله عليه وسلم مدافعاً عن دابته: (واله ماخلأت القصواء، وما ذاك لها بخلُق



بل حبسها حابس الفيل )(البخاري:2731).

فتأمل كيف يعدل النب صل اله عليه وسلم ف اللام والقول حت مع البهيمة العجماء.

هـ ‐ الإنصاف مع المعاهدين والذميين:

هال َّلص هولِ السر نةً عدِنْي هِمائآب نع لَّمسو هلَيع هال َّلص هولِ السابِ رحصا نَاءبا نم دَّةع نع ملَيس نانَ بفْوص نع

ةاميالْق موي هجِيجنَا حيبِ نَفْسٍ فَارِ طا بِغَيىشَي نْهخَذَ ما وا هطَاقَت قفَو لَّفَهك وا هانْتَقَص ودًا ااهعم ظَلَم نم ا) :قَال لَّمسو هلَيع

  [أبو داود/3052 وصححه الألبان] (

ََف هال ةبِذِم خْفَرفَقَدْ ا هولسةُ رذِمو هةُ الذِم دًا لَهاهعا منَفْس قَتَل نم ا)  :قَال لَّمسو هلَيع هال َّلص ِالنَّب نةَ عريره ِبا نوع

[الترمذي/1403 وصححه الألبان ] ( خَرِيفًا ينعبس ةيرسم ندُ موجا لَيهنَّ رِيحاو نَّةةَ الْجحائر حري

ولما فتح الفرنجة القدس ذبحوا سبعين ألفاً ف ليلتين، فلما فتح صلاح الدين القدس جاءته امرأة من أهل القدس فقدت ابنها،

فوقف و لم يجلس حت أعادوا له ابنها، هذا هو العدل، و أنت كمسلم مقيد بالعدل، لا تقلد الطرف الآخر، أنت مقيد بمنهج، 

يجب أن يشيع العدل بين المسلمين، بين الأسر، بين الأولاد، ف الميراث، ف الوصية، ف التوزيع، بين الموظفين، إن لم نن

عادلين لا نستحق أن يتنزل علينا نصر اله عز وجل.

قال الحافظ بن عبد البر: (المؤمن وإنْ أبغض ف اله لا يحمله بغضه عل ظلم من أبغضه)، سأل أحدهم عمر بن الخطاب

عملاق الإسلام، قال: "أتحبن؟ قال: لا واله لا أحبك، قال: هل يمنعك بغضك ل من أن تعطين حق؟ قال: لا واله، قال: إذًا

إنما يأسف عل الحب النساء ) . يقول اله عز وجل:  ﴿فََ تَتَّبِعوا الْهوى انْ تَعدِلُوا وانْ تَلْۇوا او تُعرِضوا فَانَّ اله كانَ بِما

تَعملُونَ خَبِيراً﴾ (النساء : 135)

تروي القصص أن يهودياً جاء يشت عل سيدنا عل أمام عمر بن الخطاب، وكان قاضيا، قال: قم يا أبا الحسن، فوقف

بجانب الرجل ليستويا، فلما حم تغير وجه سيدنا عل، قال عمر: يا أبا الحسن هل وجدت عل؟ قال: نعم، قال: ولم، ماذا

فعلت؟ قال: لم قلت ل: يا أبا الحسن، ولم تقل ل: يا عل، فضلتن عليه بالنية.

و‐ عدل النب مع من قس عليه:

لَه قَال َّتح هلَيفَاشْتَدَّ ع هلَيانَ عنًا كيد اهتَقَاضي لَّمسو هلَيع هال َّلص ِالنَّب َلا ِابرعا اءج) :قَال ِيدٍ الْخُدْرِيعس ِبا نوع

لَّمسو هلَيع هال َّلص ِالنَّب فَقَال ّقح طْلُبا ّنا قَال ّملُت نكَ تَدْرِي محيقَالُوا وو هابحصا هرفَانْتَه تَنيقَض كَ الَيع جِرحا

هَّ مع صاحبِ الْحق كنْتُم ثُم ارسل الَ خَولَةَ بِنْتِ قَيسٍ فَقَال لَها انْ كانَ عنْدَكِ تَمر فَاقْرِضينَا حتَّ ياتينَا تَمرنَا فَنَقْضيكِ

فَقَالَت نَعم بِابِ انْت يا رسول اله قَال فَاقْرضتْه فَقَض اعرابِ واطْعمه فَقَال اوفَيت اوفَ اله لَكَ، فَقَال اولَئكَ خيار النَّاسِ

انَّه  قُدِّست امةٌ  ياخُذُ الضعيف فيها حقَّه غَير متَعتَع ) [ ابن ماجه/2426 ورجال إسناده ثقات]

ز ‐ بين البغض والإنصاف:

منَّهاو ينشْرِكالْم نم مقَو َلا ينملسالْم نثًا معب ثعب لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسنَّ را) ..لجالْب هدِ البع ننْدَبِ بج نع

الْتَقَوا فَانَ رجل من الْمشْرِكين اذَا شَاء انْ يقْصدَ الَ رجل من الْمسلمين قَصدَ لَه فَقَتَلَه، وانَّ رجً من الْمسلمين قَصدَ

هلَيع هال َّلص ِالنَّب َلا يرشالْب اءفَج فَقَتَلَه هال ا لَها  :قَال فيالس هلَيع فَعا ردٍ فَلَمزَي نةُ بامسا نَّها دَّثنَّا نُحكو :قَال غَفْلَتَه

ينملسالْم ف عجوا هال ولسا ري قَال قَتَلْتَه مل فَقَال لَهافَس اهفَدَع نَعص فيك لجالر رخَب هرخْبا َّتح هرخْبفَا لَهافَس لَّمسو

لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر قَال هال ا لَها  قَال فيى الساا رفَلَم هلَيع لْتمح ّناا ونَفَر لَه مسنًا وَُفنًا وَُف قَتَلو

ا لَها َِب نَعتَص فيكو قَال ل رتَغْفاس هال ولسا ري قَال ةاميالْق موي تاءذَا جا هال ا لَها َِب نَعتَص فيَف قَال منَع قَال قَتَلْتَها

اله اذَا جاءت يوم الْقيامة قَال فَجعل  يزِيدُه علَ انْ يقُول كيف تَصنَع بَِ الَه ا اله اذَا جاءت يوم الْقيامة ) (مسلم :97)

فتأمل كيف أن هذا الرجل قد أثخن ف المسلمين الجراح، ولن لم يحمل بغضه النب صل اله عليه وسلم عل عدم العدل



معه حت ولو أت بحسنة واحدة.

3- الغلو يحرم صاحبه الإنصاف

ولسا ري دِلاع :فَقَال ،يمالتَّم ةرصيذِي الخُو نب هدُ البع اءج ،مقْسي لَّمسو هلَيع هال َّلص ِنَا النَّبيب :يدٍ، قَالعس ِبا نع

رقحا، يابحصا نَّ لَهفَا ،هعد " :قَال ،نُقَهع رِبضا نعالخَطَّابِ: د نب رمع قَال «دِلعا ذَا لَما دِلعي نملَكَ، ويو» :فَقَال ،هال

يهدُ فوجي فَلا قُذَذِه ف نْظَري ،ةيمالر نم مهالس قرما يمك الدِّين نقُونَ مرمي ،هاميص عم هاميصو ،هتلاص عم تَهلاص مدُكحا

شَء، ثُم ينْظَر ف نَصله فَلا يوجدُ فيه شَء، ثُم ينْظَر ف رِصافه فَلا يوجدُ فيه شَء، ثُم ينْظَر ف نَضيِه فَلا يوجدُ فيه شَء، قَدْ

ينح َلونَ عجخْري ،ردتَدَر ةعضالب ثْلم :قَالوا ،ةارثَدْيِ الم ثْلم ،هيثَدْي :قَالوا ،هدَيدَى يحا لجر متُهآي ،الدَّمو ثالفَر قبس

فُرقَة من النَّاسِ "

قَال ابو سعيدٍ: اشْهدُ سمعت من النَّبِ صلَّ اله علَيه وسلَّم، واشْهدُ انَّ عليا، قَتَلَهم، وانَا معه، جِء بِالرجل علَ النَّعتِ الَّذِي

نَعتَه النَّبِ صلَّ اله علَيه وسلَّم، قَال: فَنَزلَت فيه: ( ومنْهم من يلْمزكَ ف الصدَقَاتِ ) [التوبة: 58] (البخاري:6933)

يف بأحفاده من أهل الغلو فه عليه وسلم بعدم العدل، فال ه صلغلو هذا الرجل كيف جعله يتهم رسول ال فانظر إل

الدين وقد رأينا منهم تفيرهم للمسلمين مما جعلهم يستبيحون دماءهم وأموالهم وأعراضهم.

4- مبادئ تعين عل الإنصاف

تُوبي ينح دِهبع ةبا بِتَوحشَدُّ فَرا هَل ) :لَّمسو هلَيع هال َّلص هال ولسر قَال :كٍ قَالالم ننَسِ با نالمقاصد : ع أ ـ الانتباه إل

الَيه من احدِكم كانَ علَ راحلَته بِارضِ فََة فَانْفَلَتَت منْه وعلَيها طَعامه وشَرابه فَايِس منْها فَاتَ شَجرةً فَاضطَجع ف ظلّها

قَدْ ايِس من راحلَته فَبينَا هو كذَلكَ اذَا هو بِها قَائمةً عنْدَه فَاخَذَ بِخطَامها ثُم قَال من شدَّة الْفَرح اللَّهم انْت عبدِي وانَا ربكَ

اخْطَا من شدَّة الْفَرح ) (متفق عليه )

فهذا الأعراب نطق بالفر، و لن ما كل من وقع ف الفر وقع عليه الفر، ليس هذا مقصده، إذًا أنت حينما تعيش بين

مؤمنين، و حينما ترى خطأ أو كلمة ف غير محلها ابحث عن قصد قائلها، لعله ما أراد أن يسء، اغفر له ذلك، فحينما تون

مع القصد و مع النية قد تسامح من حولك، أما حينما تون قناصاً تأخذهم بلمة ما أرادوا معناها، وما أرادوا أبعادها، فأنت

لم تنصفهم، لأن نية العمل جزء منه.

ب ـ التحقق بالتثبت:

شء آخر، من عوامل الإنصاف أن تون متحققاً متثبِتاً، قال تعال: ﴿يا ايها الَّذِين امنُوا انْ جاءكم فَاسق بِنَبأ فَتَبينُوا انْ

تُصيبوا قَوماً بِجهالَة فَتُصبِحوا علَ ما فَعلْتُم نَادِمين ﴾ (سورة الحجرات:6)

لانْ تخط ف العفو أفضل ألف مرة من أن تخط ف الاتهام، هل عندك الأدلة الافية؟

﴿انَّ بعض الظَّن اثْم﴾ (سورة الحجرات:12)

ليس هناك دليل، كيف تهدر كرامة أخيك؟ كيف تتهمه بسوء الائتمان و ليس عندك دليل؟

قال الحسن البصري: المؤمن وقّاف حت يتبين .

قال تعال:   ﴿قَال سنَنْظُر اصدَقْت ام كنْت من الْاذِبِين ﴾(سورة النمل:27)

تلَس مَالس ملَيا َلْقا نمتَقُولُوا ل نُوا ويفَتَب هال بِيلس ف تُمبرذَا ضنُوا اما ا الَّذِينهيا اي﴿ :ث، تأنّ، قال تعالتحقق، تري

مومناً﴾ (سورة النساء : 94)

توزيع التهم بسرعة و بثافة و براحة، وأنت المنزه، وأنت المعصوم، وأنت الفهيم، والناس كلهم حولك يخطئون، هذا خطأ

كبير.

جـ ـ حمل اللام عل أحسن الوجوه : ينبغ أن تحمل اللام عل أحسن الوجوه، فأحسن الظن بإخوانك، التمس لهم



الأعذار، احمل كلماتهم عل مقاصد شريفة، وقد جاء ف بعض أقوال الصحب الرام: (ضع أمر أخيك عل أحسنه، ما لم

يأتك ما يغلبك، و لا تظنَّن بلمة خرجت من امرئ مسلم شراً، وأنت تجد لها ف الخير محملا )، حاول أن تبحث عن قصد

شريف لهذه اللمة.

د ـ عدم نشر سيئات الإنسان و تجاهل حسناته :

من التوجيهات النبوية ألا تنشر سيئات إنسان و تتجاهل حسناته، كان عليه الصلاة والسلام يدعو و يقول: (اللهم إن أعوذُ بكَ

من جارِ السوء، ومن زوج تشيِبن قبل المشيب، ومن ولد يونُ عل رباً، ومن مال يونُ عل عذاباً، ومن خليل ماكر عينَه

ــه يرعــان؛ إن رأى حســنة دفنهــا، وإذا رأى ســيئةً أذاعهــا) (أخرجــه الطــبران وصــححه الألبــان فــ السلســلة وقلب ،ترانــ

الصحيحة:3137)

 

المصادر:


