
:تاب والسنة لعدة معانٍ، من أهمها ما يلميزان ال الفتنة ف تأت

1 – الفتنة بمعن الامتحان والاختبار:

هال نلَمعفَلَي هِملن قَبم لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينفْتَنُونَ 2 ولا ي مهنَّا وقُولُوا آمن يوا اكتْرن يا النَّاس بسحآلـم 1 ا} :ومنه قوله تعال

الَّذِين صدَقُوا ولَيعلَمن الْاذِبِين} [العنبوت: ١-٣].

ومنها فتنة النساء الت قال الرسول صل اله عليه وسلم عنها: «ما تركت بعدي فتنة أضر عل الرجال من النساء»[1].

ومنها فتنة الدنيا ومناصبها وجاهها وزخرفها.

ومنها فتنة الدخول عل السلاطين.

ومن ذلك الفتنة بالمصائب والماره؛ كما قال تعال: {كل نَفْسٍ ذَائقَةُ الْـموتِ ونَبلُوكم بِالشَّرِ والْـخَيرِ فتْنَةً وإلَينَا تُرجعونَ}

[الأنبياء: 35].

2- الفتنة بمعن الشرك والفر:

ومنه قوله سبحانه: {وقَاتلُوهم حتَّ لا تَونَ فتْنَةٌ ويونَ الدِّين كلُّه له فَإنِ انتَهوا فَإنَّ اله بِما يعملُونَ بصير} [الأنفال: 39]،

وقوله عزوجل: {واقْتُلُوهم حيث ثَقفْتُموهم واخْرِجوهم من حيث اخْرجوكم والْفتْنَةُ اشَدُّ من الْقَتْل ولا تُقَاتلُوهم عندَ الْـمسجِدِ

الْـحرام حتَّ يقَاتلُوكم فيه فَإن قَاتَلُوكم فَاقْتُلُوهم كذَلكَ جزاء الْافرِين} [البقرة: ١٩١].

3- الفتنة بمعن الأذى والعذاب:

وذِيفَإذَا ا هنَّا بِالآم قُولن يالنَّاسِ م نمو} :[الذاريات: 13]، وكذلك قوله تعال {َفْتَنُونالنَّارِ ي َلع مه موي} :ومنه قوله تعال

{ينالَمدُورِ الْعص ا فبِم لَمعبِا هال سلَي وا معنَّا مإنَّا ك قُولُنكَ لَيِبن رم رنَص اءن جلَئو هذَابِ العتْنَةَ النَّاسِ كف لعج هال ف

ميزان الفتنة
الاتب : عبد العزيز الجليل
التاريخ : 4 فبراير 2015 م

المشاهدات : 4796



[العنبوت: 10].

4- الفتنة بمعن الاقتتال والاختلاف بين الناس:

وهذا كثير ف تحذيرات الرسول صل اله عليه وسلم وكلام السلف، ومنه قوله صل اله عليه وسلم: «فإن لأرى الفتن

خلال بيوتم»[2]، وكذلك قوله صل اله عليه وسلم: «ستون فتن؛ القاعد فيها خير من القائم، والقائم فيها خير من

.[3]«...فيها خير من الساع والماش ،الماش

5- الفتنة بمعن الإثم والضلال:

ومنه قوله تعال: {ما انتُم علَيه بِفَاتنين 162 إ من هو صالِ الْـجحيم} [الصافات: 162، 163]، وقوله سبحانه: {ومنْهم من

يقُول اىذَن لّ ولا تَفْتنّ الا ف الْفتْنَة سقَطُوا وإنَّ جهنَّم لَـمحيطَةٌ بِالْافرِين} [التوبة: 49].

ويقول الأزهري ف تهذيب اللغة: «وجماع الفتنة ف الابتلاء والامتحان»[4].

ولو تأملنا أنواع الفتن السابق ذكرها لرأيناها إما أن تون سبباً ف وقوع الإثم فهذا فتنة، أو ه الإثم نفسه، وهذا أيضاً فتنة،

أو ه ما يترتب عل الوقوع ف الإثم وهو العذاب ف الدنيا والآخرة وهذه فتنة أيضاً[5].

ونستطيع القول إن الميزان الإله للفتنة هو حسب معانيها السابقة، والموقف منها هو المقت لها والتحذير منها.

والفتنة ‐ إذن ‐ ه كل ما من شأنه أن يون وسيلة للوقوع ف الإثم الذي يترتب عليه عذاب اله عز وجل: إما بترك

واجب، أو فعل محرم من الشرك وما دونه، أو ه الإثم نفسه، أو العذاب المترتب عليه.

وسواء كان هذا السبب دنيا مغرية، أو نساء وأولاداً، أو أذى من الناس وعذاباً، أو اختلافاً وتفرقاً، أو شبهات وأفاراً، أو

مصيبة ومروهاً؛ فل ما كان سبباً ف ترك طاعة اله عز وجل أو فعل محرم يؤدي إل عذاب اله تعال فهو فتنة يجب

الحذر منها. وقد تون الفتنة عظيمة؛ كالت توقع ف الفر والبائر، وقد تون دون ذلك.

موازين البشر المعوجة للفتنة:

تتسم هذه الموازين بالتلبيس ف أمر الفتنة، بحيث يتورط أصحاب هذه الموازين ف الفتن الت حذر اله عز وجل ورسوله

من اعتراف أصحابها بالوقوع فيها، وبذل السبب ف ه عليه وسلم منها، أو ما يترتب عليها من إثم وعقوبة، وبدلاال صل

النجاة منها؛ فإن أصحاب هذه الموازين يحاولون تأصيل مواقفهم بشبه شرعية يبررون بها شرعية أفعالهم، ويظهرون ذلك

بأنه فرار من الفتنة، أو مواجهة وإخماد لها، أو منع من ظهورها.

أخرج البخاري عن ابن عمر ‐ رض اله عنهما ‐: «أنه أتاه رجلان ف فتنة ابن الزبير فقالا: إن الناس صنعوا، وأنت ابن

عمر وصاحب النب صل اله عليه وسلم، فما يمنعك أن تخرج؟ قال: يمنعن أن اله حرم دم أخ المسلم. فقالا: ألم يقل

اله: {وقَاتلُوهم حتَّ لا تَونَ فتْنَةٌ ويونَ الدِّين كلُّه له} [الأنفال: 39]  قال: قاتلنا حت لم تن فتنة وكان الدين له، وأنتم

تريدون أن تقاتلوا حت تون فتنة ويون الدين لغير اله»[6].

وأخرج ابن أب حاتم عن أب ظبيان قال: «جاء رجل إل سعد فقال له: ألا تخرج تقاتل مع الناس حت لا تون فتنة؟ فقال

سعد: قد قاتلت مع رسول اله صل اله عليه وسلم حت لم تن فتنة، فأما أنت وذا البطين تريدون أن أقاتل حت تون

فتنة»[7].



والأمثلة التالية توضح الخلل ف موازين الفتنة عند بعض الطوائف:

:المثال الأول والثان

مثالان من فرقتين ضالتين ف هذه الأمة:

إحداهما تركت واجباً شرعياً وشعيرة عظيمة ‐ ألا وه شعيرة الأمر بالمعروف والنه عن المنر والجهاد ‐ خوف
الفتنة بزعمهم؛ وهؤلاء هم المرجئة وأهل الفجور.

والأخرى ارتبت محرماً كبيراً بخروجها عل الأمة بالسيف ‐ حت لا تون فتنة بترك الأمر والنه بزعمهم ‐ وهؤلاء
هم الخوارج ومن شابههم من المعتزلة ونحوهم.

ومن أحسن ما جاء ف وصف هاتين الطائفتين وتفنيد موازينهم المعوجة للفتنة ما ذكره شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه اله

جورهم، ونه ه عليه وسلم عن قتال أئمة الجور، وأمر بالصبر علال ه صلرسول ال عنهم، حيث يقول: «ونه ‐ تعال

عن القتال ف الفتنة؛ فأهل البدع من الخوارج والمعتزلة والشيعة وغيرهم يرون قتالهم والخروج عليهم إذا فعلوا ما هو ظلم أو

ما ظنوه هم ظلماً، ويرون ذلك من باب الأمر بالمعروف والنه عن المنر.

وآخرون من المرجئة وأهل الفجور قد يرون ترك الأمر بالمعروف والنه عن المنر ظناً أن ذلك من باب ترك الفتنة، وهؤلاء

يقابلون أولئك»[8].

ويقول ف موطن آخر مبيناً أن لزوم جماعة المسلمين ودرء الفتنة لا يعن ترك الأمر بالمعروف والنه عن المنر، وترك

قول كلمة الحق: «ومع ذلك فيجب الأمر بالمعروف والنه عن المنر بحسب إظهار السنة والشريعة، والنه عن البدعة

والضلالة بحسب الإمان. كما دل عل وجوب ذلك التاب والسنة وإجماع الأمة.

نهلا يقوم إلا بفتنة، فإما أن يؤمر بهما جميعاً، أو ي ذلك، فيرى أن الأمر والنه وكثير من الناس قد يرى تعارض الشريعة ف

نع انْهوفِ ورعبِالْـم رمالاةَ والص مقا َنا بي} :ويصبر عن الفتنة؛ كما قال تعال عنهما جميعاً، وليس كذلك، بل يؤمر وينه

الْـمنرِ واصبِر علَ ما اصابكَ إنَّ ذَلكَ من عزم الامورِ} [لقمان: 17].

وقال عبادة رض اله عنه: «بايعنا رسول اله صل اله عليه وسلم عل السمع والطاعة ف عسرنا ويسرنا ومنشطنا

ومرهنا وأثرة علينا، وألا ننازع الأمر أهله، وأن نقوم أو نقول بالحق حيث ما كنا، ولا نخاف ف اله لومة لائم»[9]. فأمرهم

بالطاعة ونهاهم عن منازعة الأمر أهله، وأمرهم بالقيام بالحق.

ولأجل ما يظن من تعارض هذين تَعرِض الحيرة ف ذلك لطوائف من الناس. والحائر الذي لا يدري ‐ لعدم ظهور الحق،

وتميز المفعول من المتروك ‐ ما يفعل إما لخفاء الحق عليه، أو لخفاء ما يناسب هواه عليه»[10].

وإن مما يشبه موازين أهل الإرجاء والفجور للفتنة: ما يرفع اليوم ف وجه بعض الدعاة المصلحين الآمرين والناهين ف أكثر

بلدان المسلمين من تهم باطلة وإشاعات كاذبة تصفهم بالخوارج تارة، وإثارة الفتن وزعزعة الأمن تارة، وبالابتداع تارة؛

وكون هذه التهم تصدر من دعاة العلمانية والفساد فهذا أمر متوقع وغير مستغرب، لن أن يصدر هذا من بعض المتحمسين

للعلم والدعوة فإن هذا من العجائب، والعجائب جمة!

إن قومة له ‐ عز وجل ‐ صادقة مخلصة بعيدة عن التعصب والحزبية والغوغائية لتقود صاحبها إل صدق الدعاة

المصلحين وصحة معتقدهم، وأنهم خائفون عل أمتهم، ومشفقون عليها من عذاب اله عز وجل، وليسوا دعاة خروج ولا



فرقة ولا فتنة.

بل الفتنة، واله، ف ترك الدعوة والأمر والنه، وإسلام الأمة لأهل الشر والفساد ليفسدوا دينها ودماءها وعقولها وأموالها

وأعراضها؛ فأي الفريقين أحق بالفتنة وزعزعة أمن الأمة؟ الذين يواجهون الفساد والمفسدين لتأمن الأمة عل دينها

لَمنُوا وآم أساس حياتها وبقائها؟ {الَّذِين ه هذه الضروريات الت زعزعة أمنها ف وأعراضها وأموالها، أم الذين يسعون ف

يلْبِسوا إيمانَهم بِظُلْم اولَئكَ لَهم الامن وهم مهتَدُونَ} [الأنعام: 82].

فباله: أين الفتنة والخروج فيمن يحذر الأمة من الشرك وآثاره؟ وأين الفتنة فيمن يحذر الأمة من هبوطها ف وحل الرذيلة بما

تبثه وسائل الإعلام والبث المباشر من قتل للأخلاق وتحريض عل الفساد، وإغراء المرأة عل السفور والعري وهجر بيتها

وعشها واختلاطها بالرجال؟ أين الفتنة فيمن يحذر الناس من الربا والبيوع المحرمة؟ أين الفتنة فيمن يحذر الناس من محبة

الافر وموالاة أعداء اله عز وجل؟ إن الفتنة ف ترك الناس عل هذه المفاسد وغيرها لا يؤمرون ولا ينهون.

وإن وصف الآمرين والناهين بالخروج عل جماعة المسلمين مع براءتهم من ذلك هو ف الحقيقة فتنة كما أشار إل ذلك شيخ

الإسلام ‐ رحمه اله تعال ‐ ف النقل السابق.

المثال الثالث: تغليب منهج السلامة:

إن من الموازين المختلة للفتنة موازين من يؤثر الراحة، ويغلب السلامة عل الدعوة إل اله عز وجل والجهاد ف سبيله

ز منها، ويرى الاقتصار فيجب التحر النفس، ويرى أن ذلك من الفتن الت سبحانه؛ وذلك لما فيها من المشاق والأذى عل

الدعوة عل ما لا يجلب عل النفس الأذى والمصائب.

وهذا خلل ف ميزان الفتنة، وقلة فهم لسنن اله عز وجل ف الابتلاء والتمحيص؛ قال اله عز وجل عن نصيحة لقمان لابنه:

{يا بنَ اقم الصلاةَ وامر بِالْـمعروفِ وانْه عن الْـمنرِ واصبِر علَ ما اصابكَ إنَّ ذَلكَ من عزم الامورِ} [لقمان: 17]، وقال عن

سنة الابتلاء الت لا تتبدل: {ولَنَبلُونَّم حتَّ نَعلَم الْـمجاهدِين منم والصابِرِين ونَبلُو اخْباركم} [محمد: 31].

وقال سبحانه عن سنته مع أنبيائه ‐ عليهم الصلاة والسلام ‐ مذكراً بهذه السنة لنبينا محمد صل اله عليه وسلم: {ولَقَدْ

{ينلسرالْـم أن نَّبكَ ماءلَقَدْ جو هاتِ الملل دِّلبلا منَا ورنَص متَاها َّتوذُوا حاوا وذِّبا كم َلوا عربكَ فَصلن قَبم لسر تذِّبك

[الأنعام: 34].

وشنَّع عل الذين لا يثبتون عند الأذى ف سبيل اله عز وجل فينصون ويزيغون عند تعرضهم لأذى الناس: {ومن النَّاسِ من

هال سلَي وا معنَّا مإنَّا ك قُولُنكَ لَيِبن رم رنَص اءن جلَئو هذَابِ العتْنَةَ النَّاسِ كف لعج هال ف وذِيفَإذَا ا هنَّا بِالآم قُولي

بِاعلَم بِما ف صدُورِ الْعالَمين} [العنبوت: 10].

وفضح اله عز وجل المنافقين الذين احتجوا لترك الجهاد ف سبيل اله عز وجل بخوفهم من التعرض للفتنة، فقال: {ومنْهم

من يقُول اىذَن لّ ولا تَفْتنّ الا ف الْفتْنَة سقَطُوا وإنَّ جهنَّم لَـمحيطَةٌ بِالْافرِين} [التوبة: 49]، فأخبر سبحانه أن الفتنة

الحقيقية الت سقطوا فيها ه تركهم للجهاد، وليست الت أظهروا خوفهم منها.

وفضح سبحانه أولئك الأعراب، الذين ربطوا دخولهم ف الإسلام وبقاءهم فيه بتحسن أمورهم المعيشية ونماء أولادهم

نمأعقابهم؛ قال سبحانه: {و ء من البلاء تركوا الدين وارتدوا علء من ذلك وحصل لهم شوأموالهم، فإذا لم يحصل لهم ش

وكَ هةَ ذَلرالآخا والدُّنْي رخَس هِهجو َلع تْنَةٌ انقَلَبف تْهابصإنْ او نَّ بِهااطْم رخَي هابصفٍ فَإنْ ارح َلع هدُ البعن يالنَّاسِ م



الْـخُسرانُ الْـمبِين} [الحج: ١١].

يجب أن تتجنب هو ف طريقه بأنها من الفتن الت تواجه الداعية ف الابتلاء والعقبات الت والمقصود أن من ينظر إل

الحقيقة غالط ف ميزانه للفتنة جاهل بسنن اله عز وجل؛ لأن الفتنة ف الحقيقة ه ترك الدعوة والأمر والنه، وعدم مدافعة

الفساد وأهله.

وعن الفرق بين سلامة المنهج ومنهج السلامة يحدثنا الدكتور عبدالعزيز كامل فيقول: «دعونا نسأل بصراحة: هل يمن أن

توجد دعوة صحيحة وسليمة تبتغ العمل للإسلام ونصرته ونشره وه مع ذلك لا تضح، ولا تنتظر أن تبتل، أو تواجه

الشدائد والمحن، أو تدخل ف صراعات مع الباطل؟

نجيب من خلال نقطتين:

الأول: سنن اله الونية:

إن الصـراع بين الحق والباطل قائم دائماً، موجود ما وجدت البشرية؛ قال تعال: {ولَو شَاء ربكَ لَـجعل النَّاس امةً واحدَةً ولا

يزالُونَ مخْتَلفين 118 إ من رحم ربكَ ولذَلكَ خَلَقَهم وتَمت كلمةُ ربِكَ لاملانَّ جهنَّم من الْـجِنَّة والنَّاسِ اجمعين} [هود: 118،

هِملن قَبم لَقَدْ فَتَنَّا الَّذِينو} :؛ قال تعالخلقه ليميز الخبيث من الطيب، والصادق من المدع ه ف119] ، فهــو إذنْ سنة ال

نمون يم لَمنَعل لْطَانٍ إن سهِم ملَيع انَ لَها كموقال: {و ،[بوت: ٣العن] {اذِبِينْال نلَمعلَيدَقُوا وص الَّذِين هال نلَمعفَلَي

َلع دَاءونُوا شُهَّتطًا لسةً وما ملْنَاكعكَ جذَلكيظٌ} [سبأ: 21]، وقال: {وفح ءَش لك َلكَ عبرشَكٍّ و ا فنْهم وه نمم ةربِالآخ

النَّاسِ ويونَ الرسول علَيم شَهِيدًا وما جعلْنَا الْقبلَةَ الَّت كنت علَيها إ لنَعلَم من يتَّبِع الرسول ممن ينقَلب علَ عقبيه وإن

كانَت لَبِيرةً إ علَ الَّذِين هدَى اله وما كانَ اله ليضيع إيمانَم إنَّ اله بِالنَّاسِ لَرءوف رحيم} [البقرة: 143].

الثانية: دراسة تاريخ الدعوات عبر العصور:

لقد فهم حملة الدعوات والرسالات أن طريق الجنة محفوف بالماره، ومن ثم فإن الطريق إل نصرة الدين لا يعبر بدون

تضحيات، فهموا هذه الحقيقة القرآنية من قوله تعال: {احسب النَّاس ان يتْركوا ان يقُولُوا آمنَّا وهم لا يفْتَنُونَ} [العنبوت:

٢]. وهاكم بعض النماذج من الدعوات عبر التاريخ:

• أبو الأنبياء وخليل الرحمن إبراهيم عليه السلام ف دعوته لقومه: لماذا صدع بدعوته ف وجه الباطل معرضاً نفسه ‐ وهو

لم يزل ف سن الشباب ‐ إل مخاطر الصدام مع قوم شداد أقوياء ظالمين من المشركين الذين منهم أبوه وأهله وقبيلته؟

لماذا فاصل الباطل معلناً البراءة منه، ومن أتباعه؟ ألم ين أمامه طريق أخرى يمض فيها بدعوته حفاظاً عل شبابه،

وأتباعه ومصلحة دعوته؟ لماذا لم يتفِ بذم الأصنام وسبها، أو وعظ عابديها وإقناعهم حت يهدموها بأنفسهم؟ لماذا لم يختر

الطريق الأسلم، ويبق مقيماً بين أهله دون أن يضطر إل قطع الصحارى والقفار مهاجراً من العراق إل الشام؟ إن إبراهيم

يماهرإنَّ إب} :العالمين ذكره؛ قال تعال ف ل تبعاته، ولهذا انتصرت دعوته وبقعليه السلام اختار المنهج الصحيح ثم تحم

كانَ امةً قَانتًا لّه حنيفًا ولَم يكُ من الْـمشْرِكين 120 شَاكرا لانْعمه اجتَباه وهدَاه إلَ صراط مستَقيم} [النحل: 120، ١٢١]،

إنه سلك الطريق المستقيم ولم يتف بالطريق الآمن.

• وهذا موس عليه السلام يقوم ف قومه بالدعوة إل اله، ومع ذلك يسلك طريقاً مملوءاً بالصراعات مع طغاة الأرض:

وسم ِر أتباعه: {قَالصباره ويالم ان، ويتحدى ويقبل التحدي، ويصبر علكل م فرعون وهامان، ويصدع بالحق ف

ف [الأعراف: 128]، ويمض {ينتَّقلْمةُ لباقالْعو ادِهبع نم شَاءن يا مورِثُهي هل ضروا إنَّ الابِراصو هينُوا بِالتَعاس همقَول



تَبك ةَ الَّتقَدَّسالْـم ضرخُلُوا الااد ما قَوفر، فإذا ما هلك فرعون وجنوده، استعد لمرحلة أخرى: {يطريق المواجهة مع ال

اله لَم ولا تَرتَدُّوا علَ ادبارِكم فَتَنْقَلبوا خَاسرِين} [المائدة: 21].

• ولقد امتثل قدوة الداعين وإمام المجاهدين محمد صل اله عليه وسلم للأمر، واهتدى بهدي الأنبياء قبله، فأمض عمره

اءإذَا ج} :آخر عمره؛ قال تعال يبشره بثمرة جهده ف ل الوحتنز بذل دائم، وجهد وجهاد لنصرة دعوة الإسلام، حت ف

نَصر اله والْفَتْح} [النصر: ١]، ألا نستطيع القول إن النصر لهذه الأمة ولهذه الدعوة عبر التاريخ لم يتم إلا بعد سلوك طريق

شاق محفوف بالماره، كله بذل وتضحية؟ بديه أن نجيب بنعم، وإذا عبرنا تاريخ دعوات الأنبياء لننظر ف سير أتباع الأنبياء

‐ وأفضلهم صحابة رسوله صل اله عليه وسلم ‐ فإننا سنرى عجباً:

‐ أبو بر الصديق رض اله عنه يرسل منادياً بعد وفاة رسول اله صل اله عليه وسلم بيوم ليتم بعث أسامة، وينفذ الجيش

الذي أعده رسول اله صل اله عليه وسلم بنفسه ليبدأ ملاحم الإسلام البرى ضد مشرك الروم بعد إنهاء المعركة ضد

مشرك العرب، ثم يستعد أبو بر ف الوقت نفسه لدخول حرب مريرة عل مستوى الجزيرة ليرد من ارتد، ويؤدب من ظن

أن دعوة التوحيد كلأ مباح لل مستهتر عابث.. لم ين أبو بر الصديق هياباً من النتائج، ولا وقافاً أمام المصاعب، لم يشأ

أن يستمع إل نصيحة من أشاروا عليه بالانحناء للعاصفة حت تمر، لنه عصف بالعاصفة، ثم انطلق يجهز الطلائع لفتح بيت

المقدس وإعادة مسجده إل كنف التوحيد، لقد كان طريقاً صعباً لنه سهل المهمات عل من جاؤوا بعده.

‐ أما عمر بن الخطاب رض اله عنه فلم ين أسهل مراساً من سلفه الجاد المجاهد، لم يقل دعنا نرتب أوراقنا داخل

الجزيرة أولا، أو ننف عل بناء الذات والحفاظ عل المنجزات، لا.. لقد سير الجيوش شرقاً وغرباً، ليحضر لأكبر معركتين

ضاربتين يسر بإحداهما قرون الأكاسرة، وبالثانية يزلزل عروش القياصرة. وقد كان له ما أراد بمعونة اله، فانطفأت نيران

فارس، وانسرت صلبان الروم ف أرض الشام، وتم تطهير المسرى الشريف من شرك الرومان؛ ولم تن تلم الخدمة

العظيمة لدعوة الإسلام لتتم دون فداء ودماء وشهداء.

وإذا قال قائل: تذكرون الأنبياء وهم لا يخطون خطوة إلا بوح، وتذكرون الصحابة وهم خير القرون حاماً ومحومين، فأين

نحن ف زمن الأزمات من أيام العز والتمين تلك؟ أقول: سأضرب أمثلة أخرى من أزمنة مختلفة كانت الأمة تعان فيها

أيضاً كزماننا هذا:

‐ هل ننس شيخ الإسلام ابن تيمية – رحمه اله تعال ‐ أيام المغول والتتار؛ حيث استفاضت ف العالمين سيرته الجهادية

إل جانب حياته العلمية والدعوية العامرة؟

لقد عاش زمن أزمة مستحمة لا ف بلاده ‐ الشام ‐ فقط، بل عمت العالم الإسلام بأسره، ولم ين استيلاء التتار عل ذلك

العالم ف أوضاع صحية أو ظروف سوية ف الأمة، بل كان الضعف والتمزق والشتات مستشرياً ف جنباتها، بدليل أنه لم

أرض أمام الاجتياح التتري.. لم يؤثر ابن تيمية السلامة والبقاء بعيداً عن المخاطر، لم يتذرع بالأعذار الت يصمد شعب ف

يلقيها مشايخ اليوم..

لم يقل: دع الخلق للخالق، فأنا رجل علم لا رجل جهاد، وكان يمنه أن يقول: إن الزمان زمان فتنة، والتتار الفار قد استولوا

عل كل الديار، وما باليد حيلة، أنخالف الأقدار؟ أم نصلح الون؟

لم يقل: إن الأمة تستحق ما يحدث لها لتفرقها فدعوها تتعلم!

لم يقل: إن اله يعاقب الناس بتسليط حام الجور والفر عليهم وكما تونوا يول عليم..



لم يقل: ضاع العلم وضاعت التربية، والآن يجب أن ننشغل بنشر بعض العلم، ونترب عل بعض أنواع التربية الت لا تشل

خطراً عل أعداء اله التتار أو الصليبيين أو المرتدين..

لم يقل: هذا الجيل جيل تافه لا علم عنده..

لم يقل: ما لنا وللسياسة الت تفسد الدنيا، أقبلوا عل شأنم معاشر طلاب العلم، فمن الياسة ترك السياسة لأهل النجاسة..

لم يقل: إن العزلة واجبة لفساد الزمان، ولا حل إلا بمجء المهدي..

لم يقل: شغر الزمان عن خليفة ولا جهاد إلا بخليفة..

لم يقل: سقطت الدولة الشرعية والرسول صل اله عليه وسلم لم يبدأ الجهاد إلا بعد إقامة الدولة.

لم يقل: نتغلغل ف أوساط التتار ونلتحق ببعض المراكز لنحقق من خلالها بعض المصالح وندرأ بعض المفاسد..

لم يقل: كيف نقاتل التتار وفيهم من يعلن الإسلام ويصوم ويصل، وهو وإن كان يتحاكم إل الياسق، ويحارب دونه ويحميه،

ولنه موحد يقول لا إله إلا اله ودمه حرام..

لم يقل: نحن أمة دعوة فلندع الفار، ولا نتلم بفضح من له شوكة أو قدرة عل أذيتنا، إنما نتلم عن الفار البعيدين أو

السابقين..

لم يقل: دار الزمان كهيئته يوم كان المسلمون مستضعفين ف مة، فنحن مستضعفون والتاليف ساقطة عنا لنصرة الدين

وأهله..

لم يقل: لا قدرة لنا عل مواجهتهم، فعلينا بالمسايرة والمداهنة والتنازل عن بعض ثوابت الدين؛ كالفر بالطاغوت، أو الولاء

والبراء، أو إثبات الحاكمية المطلقة له وحده، وعدم الإقرار بأي حم غير حم اله.

إن شيح الإسلام ابن تيمية وأتباعه الصالحين لم يقولوا شيئاً من هذا، ولنهم حملوا أعباء الدعوة كاملة، وكانت دعوتهم

نبراساً لل العاملين الصادقين؛ يضء الطريق أمام الباحثين عن سلامة المنهج لا منهج السلامة.

ه ‐: هل اكتفالعصور الأخيرة: الإمام محمد ابن عبدالوهاب ‐ رحمه ال جزيرة العرب ف وهذا إمام دعوة التوحيد ف

بنصرة هذه الدعوة بمؤلفاته ومناظراته ودروسه فقط؟ أم أنه قاد دعوة لها أبعادها البارزة عل المحاور العلمية والسياسية

والجهادية؟ ألم تن للشيخ وإخوانه معارك لنصرة الدعوة ضد من يراهم أعداء لدعوة التوحيد الخالص من أهل الجزيرة

وغيرهم؟ هل كان لهذه الحركة أن تعط هذه الثمار والآثار لو اكتفت بالجوانب العلمية الوعظية، أو التأليفية والتنظيرية مهما

كانت نقية وصافية؟

إن أدعو إل إعادة النظر ف مفهوم نصرة الدين، ثم إعادة النظر ف برامج التحرك من أجل تلك النصرة بشل متوازن

دُّوا لَهعلا وجوا الْـخُرادرا لَونصرة الدين: {و عوا الصدق فه عز وجل قال عن أقوام اده ثم مع النفس، لأن الوصادق مع ال

عدَّةً ولَن كرِه اله انبِعاثَهم فَثَبطَهم وقيل اقْعدُوا مع الْقَاعدِين} [التوبة: 46]، إننا ف حاجة أن نطالب أنفسنا ‐ دعاة وطلبة

علم، ومنتمين إل هذا الدين حقيقة ‐ أن نعيد قراءة تلك الفصول من تاريخ الدعوة، ثم نقيس عليها مناهجنا لنرى الفرق بيننا

وبينهم، فالسلف وأتباعهم كانوا كثيراً ما يقولون: لا نعدل بالسلامة شيئاً.

ولن مفهوم السلامة عندهم كان يعن نجاة الآخرة، أما عند كثير من المشايخ والجماعات والجمعيات الإسلامية اليوم، فهو



نجاة الدنيا، وسلامة المرتب والوظيفة والمنصب والجاه والمال والمركز والجسد، ولذلك فإن رسول اله صل اله عليه

وسلم لما سئل عن معن الوهن الذي يتسبب ف غثائية الأمة، قال: «حب الدنيا وكراهية الموت»[11]، وف رواية صحيحة

أخرى: «حب الدنيا وكراهية القتال»[12]. وحب الدنيا هو أول فصول منهج السلامة، نسأل اله العفو والعافية[13].

 

----------------------------------------------

[1] البخاري (5096)، مسلم (2740).

[2] البخاري (7060)، ومسلم (2885).

[3] البخاري (3602)، ومسلم (2886).

[4] تهذيب اللغة 14/299.

[5] يرجع لمعرفة أنواع الفتن إل كتاب: «ففروا إل اله»، للمؤلف.

[6] البخاري (4515).

[7] تفسير القرآن العظيم لابن أب حاتم، سورة الأنفال، الآية 39.

[8] الآداب الشرعية 1/177.

[9] البخاري ف الفتن (7199)، مسلم ف الإمارة (1709).

[10] الاستقامة 1/42،41.

[11]أبو داود (4297)، وأحمد: 5/278 .

[12] أحمد ف المسند: 2/359.

[13] مجلة السنة.

 

 

مجلة البيان العدد  331

المصادر:


