
منذ فترة ولا ياد يمر علينا شهر إلا ويطل علينا فيه نابغة من التاب والصحفيين، منصباً نفسه إماماً ف الفقه، ومجتهداً

مجدداً ف الدين، ليعلمنا من الأحام الشرعية، والتفسيرات القرآنية ما لم نعلمه نحن ولا آباؤنا الأولون، فإذا بنا نتشف

بفضل ذكاء هؤلاء وألمعيتهم أن حجاب المرأة الذي تعبدت الأمة به ربها عبر القرون المديدة، وظل سمة من أخص سماتها

الت تميزها عن أمم الانحلال والتسيب، عادة عربية لا علاقة لها بالدين، وأن جهاد الطلب الذي طبع تاريخ عزة الإسلام

والمسلمين نزعة عدوانية توسعية جاءت استجابة لطمع بعض الخلفاء والسلاطين المسلمين،  وأن الإسلام لم يحرم شرب

الخمر، إنما حرم الإسار فقط، وليس ف القرآن آية تدل عل التحريم، وأن الرجم ليس من شريعة الإسلام ف شء بل هو

جاء بها الإسلام، وأن المناداة بحاكمية الشريعة ف من شريعة اليهود المنسوخة، وأن حد الردة يناقض الحرية الدينية الت

السياسة والحم وكل شؤون الحياة عدوان عل الدين وتدنيس لطهره ونزاهته، إل غير ذلك من الأفار الضالة الت تسوق

لعلمانية جديدة وانسلاخ تام من الإسلام باسم الإسلام.

وأكثر ما يردده هولاء الثائرون عل ثوابت الشريعة والداعون للانقلاب عل قطعياتها حين يوضعون ف مواجهة النصوص

الشرعية أن يقولوا: نحن لا نرفض النص أبداً إنما نرفض الفهم الخاط للنص، والقراءة المنقوصة له، وندعو للتعامل الحر

المباشر مع النصوص المقدسة، فالنص هو المقدس وهو المعصوم، أما فهمه وتفسيره فليس له أي قدسية حت لو اجتمعت

عليه الأمة بأسرها، ثم يطلقون لأقلامهم العنان  لتعبث بالدين وأحامه وفق أهوائهم وتبعاً لما تمليه عليهم رغبات أسيادهم من

أعداء الإسلام.

مت يون فهم النص مقدساً؟
الاتب : عدنان أمامة

التاريخ : 8 إبريل 2015 م

المشاهدات : 4523



وهم بهذا يلغون فهم أمة الإسلام لدينها ونصوص شريعتها ابتداء من الصحابة وأئمة الإسلام عبر التاريخ حت أيامنا

المعاصرة، ولا يقيمون وزناً للإجماع القول والعمل الذي استقرت عليه الأمة ف مختلف عصورها، ويرون أنه من الجائز

أن تون الأمة ممثلة بأئمتها وعلمائها وعبر أربعة عشر قرنا من الزمان قد اجتمعت عل خطأ، وضلت عن سواء السبيل،

وأنهم هم من أجرى اله الحق عل ألسنتهم، ووفقهم لتصحيح أخطاء الأمة ف فهمها للدين وردها إل رشدها وصوابها،

مؤسسين بذلك لنسف أحام الشريعة كلها، وجعلها ألعوبة بأيدي العابثين.

ونظراً لانخداع كثير من شباب المسلمين وشاباتهم‐  ومنهم بعض الطيبين من طلبة العلم الشرع‐ بهذه الفر الضال، فلا

بد من بيان منشأ ضلال فر أصحاب هذه المدرسة قبل الخوض معهم ف جدل ف آحاد المسائل الت يطرحونها؟

إن الأساس الباطل الذي بن عليه هؤلاء العابثون بالدين فرهم ومقولاتهم، تجويزهم أن تجتمع الأمة كلها عل ضلالة، وظنهم

أنه من الممن أن يضيع الحق الذي أنزله اله ردحاً من الزمن، وأنه ربما يخلو عصر بل عصور من قائم له بحجته، وفرهم

هذا مناقض لوعد اله القاطع بحفظه للدين حيث قال: إنا نحن نزلنا الذكر وإنا له لحافظون فإذا ضلت الأمة ف وقت من

صل يف إذا كان ضلالها لقرون متلاحقة؟ كما أنه مناقض لبشارات النبه، فالأوقات عن معرفة الحق فقد تخلف وعد ال

اله عليه وسلم وأخباره ببقاء الدين ظاهرا عل مر العصور فقد روى الإمامان البخاري ومسلم– واللفظ لمسلم – أن رسول

اله صل اله عليه وسلم قال: (لا تزال طائفة من أمت ظاهرين عل الحق لا يضرهم من خذلهم حت يأت أمر اله وهم

كذلك).

الدين, وإنما أنا قاسم, ويعط ه به خيرا يفقهه فرِد اله عليه وسلم قال: (من يال صل وروى الإمام البخاري أيضاً أن النب

اله, ولن يزال أمر هذه الأمة مستقيما حت تقوم الساعة, أو حت يأت أمر اله). فلفظ (لا يزال) صريح ف استمرار وجود من

يقوم بالحق ويظهر به, وصريح ف استمرار استقامة حال هذه الأمة, وهو صريح ف أنه يستحيل أن يخلو عصر من الأعصار

من ناطق بالحق, فلابد ف كل عصر من ظهورِ من ينطق بالحق ف كل مسألة من مسائل الشرع.

وهل يعقل أن يون الدين ظاهرا وأمر الأمة مستقيما ثم تضل الأمة عن معرفة الحق وفهم القرآن والسنة قرونا من الزمن

ليظهر هذا الحق عل أيدي عباقرة زماننا المتعالمين أصحاب الأهواء؟

ون للناس علمبشرين ومنذرين لئلا ي رسلا" الناس قال تعال ثم إن الغاية من بعثة الأنبياء والمرسلين أن تقوم الحجة عل

اله حجة"، وكيف تقوم الحجة مع تجويز أن تمض قرون من الزمن والأمة عل باطل لا تعرف أحام دينها عل الوجه

الصحيح الذي يريده اله ورسوله.                                                    

بناء عل ما تقدم رأينا العلماء من كافة المدارس والمذاهب وف مختلف العصور قد اتفقوا عل أنه من المحال أن يخلو

عصر من قائم له بحجته.

يقول أبو الوليد الباج ف كتابه "إحام الفصول " ف أصول الفقه:

(هذه أخبار كلها متواترة عل المعن, وإنَّ كل عصر من الأعصار الت توجد فيها امته , لا يخلو من قائم فيها بالحق).

ويقول الإمام ابن حزم :

(لا بد أن يون مع كل عصر من العلماء من يضبط ما خَف عن غيره منهم, ويضبط غيره أيضا ما خَف عنه فيبق الدين

محفوظًا إل يوم القيامة ولا بد وباله تعال التوفيق).

ويقول الإمام ابن الجوزي:

(فأنشأ اله عز وجل علماء يذبون عن النقل، ويوضحون الصحيح ويفضحون القبيح، وما يخل اله عز وجل منهم عصرا من

العصور).

ويقول الإمام ابن قدامة ف كتابه " روضة الناظر " ف أصول الفقه:



(لا يخلو الإنسان من خطأ ومعصية , والخطأ موجود من جميع الأمة , وليس محالا , إنما المحال: الخطأ بحيث يضيع الحق

حت لا تقوم به طائفة).

ويقول الإمام أبو إسحاق الشيرازي:

(هذا يؤدي إل خلو الوقت عن قائم له – تعال‐ ف الأرض بحجته .., وإذا أخطأ الواحد وست الباقون وتركوا الاجتهاد؛

فَقَدْ فُقدَ ههنا القائم له بحجته, وذلك لا يجوز).

كما اتفقوا عل حجية الإجماع، وأنه من المحال أن تجتمع الأمة عل ضلالة، فإذا اتفق جميع علماء العصر عل قول واحد

ف مسألة من مسائل الشرع  علمنَا قطعا أن هذا القول هو الحق الذي يرضاه اله تعال وأنه حجة قطعية  يحرم مخالفتُها .

وف ذلك يقول الإمام النووي ف شرح حديث الإمام مسلم:

ه تعالظاهرين‐ معجزة ظاهرة؛ فإنَّ هذا الوصف ما زال بحمد ال هذا الحديث‐ يقصد حديث لا تزال طائفة من أمت وف)

من زمن النب صل اله عليه وسلم إل الآن, ولا يزال حت يأت أمر اله المذكور ف الحديث . وفيه دليل لون الإجماع

به له من الحديث). انته تُدِلحجةً, وهو أصح ما اس

ويقول الإمام الزركش ف كتابه " البحر المحيط ف أصول الفقه ":

انته .(دَةاحو لَةاسم ف الْخَطَأ َلةُ عما عتَمنْ تَجوزُ اجي  نَّها َلوا ععمجا)

ويقول العلامة علاء الدين البخاري ف كشف الأسرار شارحاً قوله تعال: (ومن يشَاقق الرسول من بعدِ ما تَبين لَه الْهدَى

ويتَّبِع غَير سبِيل الْمومنين نُولّه ما تَولَّ ونُصله جهنَّم وساءت مصيرا). (النساء: 115).

.(مبِيلُهس نَّه ةً؛جاعُ حمجونُ ا؛ فَيهِمبِيلاعُ سبّات بج؛ ويننموالْم بِيلرِ ساعُ غَيبّات مرذَا حاو)

ويقول الحافظ ابن كثير ف تفسيره:

(قوله: {ويتَّبِع غَير سبِيل الْمومنين} ..والذي عول عليه الشافع ف الاحتجاج عل كون الإجماع حجة تَحرم مخالفته هذه الآية

ر الطويل. وهو من أحسن الاستنباطات وأقواها). انتهريمة، بعد التروي والفال

ويقول العلامة محب اله بن عبد الشور ف كتابه (مسلَّم الثُّبوت ) ف أصول الفقه, مع شرحه للعلامة عبد العل الأنصاري

(فواتح الرحموت):

(الإجماع حجة قطعاً, ويفيد العلم الجازم عند الجميع من أهل القبلة , ولا يعتَدّ بشرذمة من الحمق الخوارج والشيعة لأنهم

حادثون بعد الاتفاق؛ يشون ف ضروريات الدين مثل السوفسطائية).

:ويقول الإمام أبو المظفر السمعان

(إذا تَعرفْنَا حال الأمة؛ وجدناهم متفقين عل تضليل من يخالف الإجماع وتخطئته, ولَم تَزل الأمة ينْسبون المخالفين للإجماع

إل المروق وشَق العصا ومحادة المسلمين ومشاقتهم, ولا يعدُّون ذلك من الأمور الهيِنَة, بل يعدُّون ذلك من عظَام الأمور,

وقبيح الارتابات, فَدَل أنهم عدُّوا إجماع المسلمين حجةً يحرم مخالفتها, وف المسألة دلائل كثيرة ذكرها الأصحاب,

وأوردها المتلمون).

ويقول العلامة سعد الدين التفتازان ف حاشيته :

(وأنه– أي الإجماع ‐حجة عند جميع العلماء . فإنْ قيل: فقد خالف النظام والشيعة وبعض الخوارج . قلنا: لا عبرة

بمخالفتهم؛ لأنهم قليلون من أهل الأهواء والبدع قد نشؤوا بعد الاتفاق).

وعليه يتبين لنا أن كل تفسير للنصوص الشرعية، وكل رأي يخالف ما استقرت عليه  الأمة عبر قرونها المتعاقبة هو من

الباطل، ومن العدوان عل شريعة اله، ومن البهتان والإفتراء عل علماء الأمة وأئمتها، وأن الفهم الذي تجتمع عليه كلمة

المسلمين مقدس ومعصوم كقداسة وعصمة النصوص الشرعية نفسها، وأن الدافع إل إنار حجية الإجماع عند هؤلاء



المارقين أدعياء الإجتهاد والتجديد ليس إلا إفساح المجال لتحريفاتهم للدين، والترويج لآرائهم الباطلة، عبر الهروب من سيف

إجماع الأمة المسلط عل رقابهم.

 

 

 

موقع المسلم

المصادر:


