
لا جدال بأن صناعة الخوف ه أحد أكثر السلع رواجاً وفعالية لدى الأنظمة عموماً والتسلطية خصوصاً، فعل مدى التاريخ

ازدهرت المصانع السلطوية المنتجة للرعب والخوف، بهدف خلق أنظمة عبودية قسرية أو طوعية، ومع تطور الدولة الحديثة

ابتدعت الأنظمة التسلطية أجهزة قمعية صلبة تساندها أجهزة قمعية ناعمة عل درجة عالية من الدقة والإتقان، ولم تن

الأنظمة العربية المعاصرة الت أعقبت المرحلة الولينيالية استثناء ف بناء مؤسساتها وتشييد إيديولوجياتها الحاكمة،

ية علتدبير الشؤون الداخلية، الأمر الذي حمل الإمبراطورية الأمري الأكثر فعالية ونفوذاً ف فمؤسساتها القمعية ه

الاستعانة بقدراتها الفائقة ف انتزاع اعترافات "الإرهابيين المفترضين" عبر تقنيات الاستجواب المرعبة.

عندما بدأ جدار الخوف بالتصدع مع انطلاق فعاليات ثورات الربيع العرب، تصدعت معه بعض جدران الأجهزة المنتجة

للخوف والرعب، لنها لم تنهر، كما أن القوى الثورية لم تدرك حجم وقوة الجدر واستهانت بصلابتها، إذ واجهت فعاليات

قوى الثورة ف العالم العرب معضلة حقيقية عبر محاولة الجمع بين فضائل النهج الثوري والنهج الإصلاح، وتجنب رذائل

النهجين، ولذلك التبست مسالك فهم وتفسير "الحدث"، وتشّف الواقع عن ثورة تنشد إصلاح مؤسسات الأنظمة "السلطوية"

السابقة دون الوقوع ف سلبيات التطرف الثوري، والحفاظ عل الأمل بإنجاز تغيرات جذرية حقيقية، إلا أن هذا النهج

المزدوج كان يمن أن ينجح ف غياب قوى "الثورة المضادة" الت تتحصن ف قلب المؤسسات القمعية للدولة وتتمتع

بإسناد قوى دولية وإقليمية تخش أن تتضرر مصالحها أو تخاف أن تطالها حم الثورات.

من عيوب الثورة الإصلاحية ف أطوارها الانتقالية أنها لا تمتلك القدرة والفعالية للتأثير عل قوى "الثورة المضادة"

المتحصنة ف أبنية الدولة التسلطية العميقة، الت تعمل من خلال رموزها ف النظام التسلط عل إعادة التموضع لإفشال

وتخريب الثورة، فعملية اختراق السلطة الانتقالية من قبل محترف السياسة أو رجال أعمال أو محرري وسائل الإعلام أو

أعضاء الأجهزة الأمنية أو العسرية أو رجال القانون وغيرهم، لا تتطلب جهداً كبيراً للتلاعب بالرأي العام تحت ذريعة حفظ

النظام وتأمين الاستقرار.

مصانع العبودية الطوعية، فلا عجب من نجاح الثورات المضادة مؤقتاً ف السلع الأكثر رواجاً ف أوهام الأمن والاستقرار ه

الابتلاء بالخوف.. وثورات الربيع العرب
الاتب : حسن أبو هنية

التاريخ : 29 ديسمبر 2014 م

المشاهدات : 5494



العالم العرب، فالرعايا يشترون الأوهام طواعية خوفاً من البطش والتنيل، فمن غرائب طبائع البشر الذين اعتادوا العبودية

والقهر أن تتحول تلك العذابات إل رغبة وشغف، بحيث تصبح مفاهيم كالرامة والحرية والعدالة مقترنة بالخوف والفزع

والقلق، ولا يشل المجتمع العرب استثناء فه ظاهرة إنسانية متواترة، شهدها المجتمع الصين ف عهد "ماو" كما جسدته

الروائية الصينية يونغ تشانغ ف روايتها الشهيرة "البجعات البرية"، والروائ البريطان جورج أورويل ف روايته الماتعة

.(1984)

لقد شغلت ظاهرة الخوف المنتج للقلق من الحرية والدخول ف أفق العبودية الطوعية للاستبداد، عدداً كبيراً من الفلاسفة

واكبألمانيا بعنوان "الخوف من الحرية"، أما عبدالرحمن ال رين، فقد أفرد إريك فروم كتاباً عن التجربة النازية فوالمف

فقد كتب "طبائع الاستبداد ومصارع الاستعباد"، وكان إيتيان دو لا بويس المفر والأديب الفرنس ف منتصف القرن

السادس عشر الميلادي، قد صنف أحد التب الخالدة بعنوان "مقالة: العبودية الطوعية"، تناول فيه طبيعة الإنسان عندما

يألف الاستبداد، وكيف تصبح الحرية نوعا من الهلع الرهيب تدفع بالمرء إل الدخول برضا وقناعة ف أفق العبودية.

تشف سياسات الانقلاب عل ثورات الربيع ف العالم العرب عن تبن استراتيجية "إعادة بناء جدار الخوف"، وتسويق تأمين

"الاستقرار"، وف سياق فهم الثورات المضادة ف العالم العرب تعتبر أطروحة جيورجيو أغامبن ف كتابه "الائن المستباح:

السلطة السيادية والحياة العارية"، مفتاحاً تفسيرياً لتفهم طبيعة العلاقةَ بين الحاكم والمواطن، إذ يقرر بأن السيادة تحمل ف

طياتها القدرة عل وضع الحاكم خارج إطار حم القانون، الأمر الذي ينش "حالة الاستثناء" وه الحالة الت يصبح فيها

المواطن تجسيداً لـ "الحياة العارية"، وهو مفهوم يشير إل أن حياة المواطن وموته يصبحان كلياً رهن سلطة الحاكم، و"حالة

الاستثناء" بحسب أغامبن ليست تدبيراً موقّتاً يتّخَذ عند وقوع الأزمات، بل ه القاعدة الت ترتز عليها العلاقة بين الحاكم

والمواطن.

يبدو أن العالم العرب يتوافر عل تشابه كبير مع الظروف الت واكبت كتابة الفيلسوفة السياسية حنة أرندت كتابها الشهير

"أسس التوليتارية"، حيث سلطت الضوء عل مرحلة هامة من تاريخ البشرية، مع مطلع القرن العشرين الذي شهد ظهور ما

يسم بالتوتاليتارية كنظام سياس قائم عل العنف والإرهاب والتخويف انطلاقاً من أدوات إيديولوجية قادرة عل تخدير

العقول وتطويع الأجساد، وبالتال نزع إنسانية الإنسان وتحويله إل مدافع عن وهمية غاية ف العنصرية، فقد تميزت الفترة

الت أمضتها أرندت ف كتابة مؤلفها الذي تطلب منها حوال خمس سنوات، أربع سنوات، بعد سقوط النازية ف ألمانيا

وأربع سنوات قبل وفاة ستالين بالاتحاد السوفيات، ه أول فترة اتسمت بالهدوء النسب بعد حقبة طويلة مليئة بالصخب

والتوتر والخوف، لم يتح لجيل "حنة أرندت" أن يفر بهدوء ف مسار هذه الأحداث المروعة الت طبعت مسار حياة أوروبا

،الماض ط النفوس، وكأن لا أحد اقتنع بعد أن ما وقع أصبح ف وجه الخصوص، فلا يزال الخوف يجثم عل عل

والعواطف لا تزال ملتهبة جراء مشاعر الألم والحقد والخجل.

إن هذا الجيل الذي تمثله "أرندت" كتب عليه أن يعيش هول هذه الأحداث دون أن يون من حقه حينها أن يفر فيها أو

رية أو اجتماعية فيناقشها، نظراً لما أشاعته الأنظمة التوتاليتارية من ممارسات قهرية منظمة لأجل قتل كل حيوية ف

الإنسان الأورب، فبحسب أرندت: إن أهم ما ترنو إليه الأنظمة الشمولية هو بث الرعب والخوف ف نفوس الجماهير من أجل

إحام سيطرتها عليهم، وف سبيل ذلك فإنه تعمد إل توظيف فئات الشعب ضد بعضها البعض وتصبح الوشاية إحدى

الأدوات الرئيسية لضرب هذه الجماهير من جهة، وضمان عدم قيامها معاً من جهة أخرى.

وتمثل الحملة الدعائية أهمية خاصة ف استراتيجية الحركات التوتاليتارية قبل أن تستحوذ عل السلطة، حيث تون مطالبة



بأن تستثمر نفس الأدوات كما هو شأن الأحزاب والحركات الت تحضر ف المشهد السياس للدولة القائمة، وحالما تصل

الحركة إل السلطة وتتوفر لها الشروط الافية للانتقال إل النظام التوتاليتاري يتم استبدال الدعاية بالتلقين الإيديولوج و

الإرهاب. 

من الصعب جداً ف نظر "حنة أرندت" فك الارتباطات القوية بين الحملة الدعائية التوتاليتارية وعمليات الإرهاب المنظم،

وإن كانت هذه الحركات تسع عبر الحملة الدعائية توسيع وعاء قاعدتها فه لا تراهن بشل كبير عل آليات الإقناع وإثبات

مزاعمها، إذ سرعان ما يتدخل العنف الممنهج ليعط لهذه الحملة الدعائية مفعولا قوياً أو ليحل محلها؛ فقد كانت الحركات

التوتاليتارية تقدم مشروع رؤيتها كنبوءة تتجاوز قدرات الفهم العادي أو العلمـ، فه وحدها تمتلك فك ألغاز الحياة والتحم

ف مسار تطورها نحو المال، وتستجيب هـذه "العلموية النبوية" لحاجات الجماهير الت فقدت كل تعلق لها بواقعها المتردي

وفقدت الأمل ف المستقبل، فوحدها هذه الإيديولوجية النبوية ه الت يمن أن تحمل هذا الإنسان الغارق ف العدمية

والبؤس عل أن يستعيد بعض الأمل والثقة ف الذات عن طريق الانخراط ف خضم هذه الحركة الثورية دونما تساؤل حول

الضمانات الموضوعية و الواقعية لهذه المزاعم؛ فالجماهير لا تقتنع بالوقائع طالما أن الواقع المزري الذي تعيش فيه لا

يمتلك أي قيمة مرجعية، بل إن تماسك الحركة التوتاليتارية والانسجام الداخل الذي يطبع مزاعمها يقويان تعلق الجماهير

بمشروعها ويقض عل كل صلة لها بالواقع، ذلك أن الجماهير "المقتلعة" إذ تدخل إل هذا العالم "الطوباوي" بمحض

مخيلتها تستشعر فيه الأمان وتجد نفسها ف منأى عن الضربات الت تيلها لها ولآمالها ف الحياة الواقعية والاختبارات

الحقيقية.

التوهم الأهم ف نظر "حنة أرندت" ف الحملة الدعائية النازية هو ادعاء وجود مؤامرة يهودية عالمية تون ألمانيا ضحيتها

نهاية المطاف، فقد أخذ النازيون يبحثون عن مبررات وهمية أحياناً أو باصطناع تأويل تعسف والعالم بأسره ف الأول

الأمم الت أن أول كتاب "بروتوكولات صهيون"، حيث جعلت هذه المبررات الجماهير تطمئن إل لبعض الوقائع بالعودة إل

اتضحت لها لعبة اليهودي وقاتلته، سوف تحتل مانه ف سيادة العالم، وقد من هذا الوهم الجماهير من اكتشاف شل

جديد للهوية والفعالية التاريخية، حيث أن ادعاء النازيين بأن العرق الآري يسمو عن باق الأعراق الأخرى ولّد ف نفوس

الرعاع والجماهير عل حد سواء متعة الانتماء إل هذه الهوية العرقية، وقوى لدى الناس غريزة التوحد، و من جهة ثانية

انصرف كل واحد من الألمان إل البحث عن طهارة نسبه من كل لوثة يهودية. وحينها اكتشف كل فرد تائه وتافه وبلا جذور

ف ظل الوضع القائم وسيلة تعريف ذات من شأنها أن ترمم احترامه لنفسه ولو بصورة جزئية وأن تمنحه الأمان الهستيري.

الوهم النازي بوجود مؤامرة يهودية، حيث ادع درجته إل وهمياً أقرب ف روسيا استطاع ستالين أن يخلق ادعاء وف

ستالين بوجود مؤامرة "تروتسية" للاستحواذ عل السلطة، و قد نجح ف إقناع الجماهير من خلال اصطناع تأويل لبعض

متماسك وإيجاب نت الحركات التوتاليتارية من خلق عالم توهمالمعطيات الواقعية، وبفضل تعميمات وهمية مثل هذه تم

ينافس العالم الواقع الفوضوي ويصعب إثبات بطلانه، وطالما أن الجماهير استمست بهذه الأوهام أصبح من الممن

تبرير كل الأعمال الإجرامية مهما كانت درجات عنفها تتجاوز حدود العقل، هذا شرع هتلر إبادة اليهود و ستالين ف تصفية

التروتسيين.

تربط "حنة أردنت" الاعتماد عل الإرهاب ف علاقته بالحملة الدعائية بحجم الحركة التوتاليتارية؛ فلما كانت الحركة ضعيفة

أو صغيرة زاد اهتمامها بالدعاية والاستقطاب عن طريق الخطاب، أما حينما تتقوى الحركة فلا تعود الدعاية ذات أثر فعال

ولا تتماش مع منطق الحركة حيث يتضاءل الاهتمام بالإقناع والنقاش وتقديم الأدلة والحجج للرد عل الخصوم واستقطاب



عناصر جديدة، فإذا بلغت سيادة الإرهاب حدها الأمثل تلاشت الحملة الدعائية، فف الحالة النازية عندما أصبح شأن الحركة

النازية أكبر من كل الأحزاب الأخرى، اقتنع الجميع أنه من المفيد جداً للفرد أن ينتسب إل الحركة حت يضمن أمنه

وسلامة حياته، وقد عمل النازيون عل ترسيخ هذا الخوف ف نفوس الجماهير عن طريق الاعتراف العلن وجرأتهم

وإصرارهم عل تصفية كل المخالفين لتوجهات حركتهم الثورية، فالقاعدة الت اعتمدها النازيون تقول: "من هو ليس معنا

فهو ضدنا" جعلت كل فرد موضوع إرهاب محتمل.

ف ديار الخوف تتسع "خصوبة اللامتوقع" لتتجاوز حذر رجل الدولة حسب برودون، إل حذر المجتمع الذي قد يتخذ شل

رهاب وسواس، حيث يتبادل المجتمع والسلطة الحذر من مجهول آت غير محدد، مادام المجتمع لا يحتم إل منظومة

حقوقية قانونية تنظم علاقته بالنظام، فالقمع المفرخ للخوف، واللاجم بالأنا الاجتماعية، يقتل الأنا الأخلاقية داخل الفرد، فيرتد

إل أحط أنواع الدناءة والخسة وانتهاز الفرص، والخنوع الذليل للعلاقات التراتيبية "الهيراركية" حيث تتأسس علاقة عبودية.

خلاصة القول: إن ما يشهده العالم العرب اليوم هو حالة من الفزع والخوف، ينطبق عليه مفهوم "الحياة العارية" كما وضعه

أغامبن، و"الخوف من الحرية" كما بين فروم، ويتماه مع "أسس التوليتارية" كما بينته حنة أرندت، ويتطابق مع "العبودية

الطوعية" كما تصورها لابوس، ويقترب مع عوالم "البجعات البرية"، لتشانغ، ونبوءات (1984) لأورويل، فـلا غرابة ولا

تثريب عل ثورات الربيع العرب فه لن تون استثناء، بعيداً عن الرومانسيات الثورية، فالابتلاء بالخوف متلازم مع التغيير

والتحول الثوري.

 

21 عرب

المصادر:


