
أحدُ الفضلاء، تعليقاً عل به عل الأمة بلا شورى". هذا الزعم العجيب رد هم وإرادتهم علالصحابة اختيار كبار فرض"

مه أن قادة الأمة فهو اختيار مستقبلهم وتقرير مصيرهم. فقد وقع ف مشاركة عامة السوريين ف ررة إلالمت دعوت

العصر الأول، وهم كبار الصحابة، أنهم احتروا الرأي والقرار ف السقيفة أولا يوم اختاروا أبا بر، ثم ف مرض أب بر

وعهدِه لعمر، ثم ف الاقتصار عل قلّة منهم ف عهد عمر لمن يليه بعد طعنه، رض اله عنهم أجمعين.

 

وهذا وهم كبير يرره كثير من المسلمين، فهم يظنّون أن الأمة كانت مغيبة بعيدة عن تلك القرارات المصيرية، فيستنتجون

أنّ للخاصة حمل العامة عل ما يرون، ويظنون أن هذه ه طبيعة "البيعة" ف الإسلام. وهو خطأ محض، فإننا نجد بدراسة

ما بين أيدينا من كتب السيرة والتاريخ أن البيعة كانت ‐ف العهد الراشدي‐ عملية مركبة تتون من شقّين:

(1) الترشيح
(2) والاستفتاء الشعب العام عل الترشيح.

والعجيـب أن هـذا الترتيـب لا يختلـف عـن الآليـات العصـرية فـ الاسـتفتاء والانتخـاب (التـ ينرهـا بعـض الإسلامييـن) إلا

بالتفاصيل، أما الجوهر فإنه واحد، وهو إعادة الحق الأساس ف اختيار من يحم الأمةَ إل الأمة نفسها.

كيف تختار الأمة قادتها؟ (النّموذج الراشدي)
الاتب : مجاهد مأمون ديرانية

التاريخ : 6 ديسمبر 2014 م

المشاهدات : 4521



* * *

عندما نقرأ التفصيلات الاملة لطريقة اختيار الخلفاء الراشدين نجد أنهم لم يصلوا إل "الولاية العامة" إلا من خلال استفتاء

أو انتخاب عام شاركت فيه الجماهير.

ف كل الحالات كانت توجد مرحلة أولية ه مرحلة الترشيح، صحيح أنها تمت عل يد النخبة من قادة الجماعة أو "أهل الحل

والعقْد" فيها، ولن من قال إن العامة لم ين لهم الحق ف الترشيح؟

لقد كان من حق أضعف واحد ف الجماعة أن يرشّح من يراه أهلا لقيادة الأمة، لأن المسلمين يقوم بذمتهم أدناهم كما هو

مقرر ف الأصول.

لقد كان من عادة الناس أن يفوضوا كبراءهم ووجهاءهم ومقدَّميهم وأن يثقوا باختياراتهم وقراراتهم؛ كانت هذه من خصائص

الثقافة القَبلية الت اتّسمت بها تلك المجتمعات، وما نزال نرى نماذج لها ف المجتمعات العشائرية ف عالمنا المعاصر.

ورغم ذلك فإن "الترشيحات" الت قام بها كبار الصحابة لم تتسب مشروعيتَها إلا بعد التأييد الشعب العام.

رشّح عمر يوم السقيفة أبا بر للخلافة، ورشّح أبو بر عمر خليفةً له، ورشّح عمر جماعةً من الصحابة ليختاروا واحداً من

بينهم، ولن الترشيح لم يتسب قيمتَه الحقيقية إلا بالاستفتاء؛ كان يمن أن يقَر أو ينقَض، وصاحب الحق ف الإقرار أو

النقض هو الجمهور (الأمة).

إنه لم يصبح "أمراً تنفيذياً ساري المفعول" (كما نقول اليوم) إلا بعد الموافقة الجماعية للأمة، وه الموافقة الت عبرت عنها

الأمة بالبيعة العامة.

* * *

كانت البيعة ف عهد الراشدين ه التعبير العام عن الرضا بالترشيح، أي أنها تماثل آلية "الاستفتاء" الت نعرفها ف هذا

الزمان، ومن المؤكد أن "المرشَّح" ما كان له أن يصبح أميراً للمؤمنين بمجرد اختيار النخبة (أهل الحل والعقد)، وإلا لما

كانت للبيعة قيمة حقيقية. إن البيعة ليست عملية آلية فارغة من المضمون، بل ه ف حقيقتها رأي "المبايع" ف ترشيح

النخبة: إما أن يوافق عل الترشيح فيقْدم عل البيعة، أو يرفضه فيعرض عنها.

إنها تشبه "الصوت الانتخاب" الذي يقدّمه المنتخبون ف صناديق الانتخابات ف هذه الأيام.

ف النظام الراشدي لم يصبح "المرشَّح" الذي اختاره أهل الحل والعقد أميراً للمؤمنين إلا برضا الأغلبية، ولو اعترض

الجمهور أو رفض الموافقةَ عل ترشيح النخبة فما كان للترشيح أن يتحول إل ولاية عامة.

هذا النظام المحم هو عس ما فشا وانتشر ف مرحلة "الملك العاض" الت بدأت بعد العهد الراشدي، عندما صار الخليفة

(ول العهد) يختار بعيداً عن رأي الأمة، ثم يستمل الإجراء ببيعة شلية أو جبرية لا خيار لها فيها (كما حصل ف بيعة يزيد

بن معاوية عل سبيل المثال).

تروي لنا كتب السيرة أن أبا بر رض اله عنه أمض فترة مرضه كلها ف مشاورات مثفة حت اطمأنّ إل اختيار الناس

و"رشّح" عمر خليفة له. أي أن الاستخلاف لم ين رأياً مجرداً رآه، بل ترجمة للرأي العام، ولم ين فرضاً فرضه من تلقاء

نفسه، بل ترشيحاً يحتاج إل موافقة جمهور المسلمين، بدليل أنه استتب عثمان العهدَ ثم جمع الناس فقرأه عليهم (أو قرأه

مول له وهو حاضر) ولم يصبح الترشيح نافذاً إلا بموافقة الناس.



روى ابن الأثير ف الامل (2/426): "وكان أبو بر أشرف عل الناس وقال: أترضون بمن استخلفت عليم؟ فقالوا: سمعنا

وأطعنا". فهل استشارهم إلا وهو مهتم برأيهم؟ ولو أن الأكثرية اعترضت وعارضت هل كان يمن أن يرغمهم عل قبول من لا

يريدون؟

أما ترشيح عمر لخليفته فقد خضع "لاستفتاء شعب عام" بلغ الغايةَ الممنة ف الوسع ف ذلك الوقت، فبعدما انحصر اتفاق

الستة ف عل وعثمان راح عبد الرحمن بن عوف (الملَّف بحسم المسألة) يستشير كل من وصل إليه باستقصاء وتوسع

يثيران الدهشة، فسمع آراء أهل المدينة برجالهم ونسائهم وأولادهم، وسمع من كل من وفد عل المدينة من خارجها من

ون خليفةً علن أبداً أن يولو أن نتيجة الاستفتاء رفضت المرشَّح لما أم ."الأعراب والزائرين خلال مدة "الاستفتاء الشعب

المسلمين. هل يون خليفة عليهم رغم أنوفهم؟

هذا هو الملك العاض الذي جاء ف العصر اللاحق، ولم ين أبداً من سمات عصر الراشدين.

روى الحافظ ابن كثير ف البداية والنهاية (7/158): "ثم نهض عبد الرحمن بن عوف يستشير الناس فيهما ويجمع رأي

المسلمين جميعاً وأشتاتاً، فرادى ومجتمعين، سراً وجهراً، حت خلص إل النساء المخدَّرات ف حجابهن وحت سأل

الوِلدان ف الماتب، وحت سأل من يرِد من الركبان والأعراب إل المدينة مدةَ ثلاثة أيام بلياليها".

لقد بلغ ذلك الاستفتاء العجيب الغايةَ ف الوسع، ولو أن الصحابة عاشوا ف هذا الزمان فربما استعملوا الأدوات العصرية

الت تساعد عل توسيع دائرة الاستفتاء حت تشمل الأمة كلها. فيف يقول قائل ‐بعد ذلك‐ إن الشعب المسين لا شأن له

بتقرير مصيره ويستدل بعمل الخلفاء الراشدين؟ يا للغرابة!

* * *

أتمن أن نقرأ تاريخنا قراءة جديدة متأنّية واعية، وسوف ندرك ‐لو فعلنا‐ أن الأمة كانت دائماً ه الأصل وه مصدر

السلطة، وليس الحاكم المتحم الذي يعين من يشاء ويعزل من يشاء، وسنرى أن التراجع والانهيار لم يبدأا إلا مع عزل الأمة

وسلبها حقَّها ف القرار والاختيار.

لقد كان تركيز السلطة ف يد الحاكم الفرد واحتار القرار وتنحية الأمة عن الصدارة هو بداية الانهيار والانحدار ف التاريخ

الإسلام، وهو العلامة الفارقة بين الخلافة الراشدة والملك العضوض، وهو أيضاً الفيصل بين حياة الحرية والرامة

والعدالة وحياة الظلم والقهر والاستبداد.

المصادر:


