
لقد تاثرت النصوص الشرعية الت تثن عل الفقيه، والمتضمنة أن التفقه دليل خيرية المرء، وأنه أفضل من الخروج

للجهاد مع فضله العظيم، فف الصحيحين: (من يرد اله به خيراً يفقهه ف الدين)[1].

ودعا النب صل اله عليه وسلم لابن عباس فقال: اللهم فقه ف الدين[2].

 

ويقول اله تعال: {وما كانَ الْـمومنُونَ لينفروا كافَّةً فَلَولا نَفَر من كل فرقَة منْهم طَائفَةٌ لّيتَفَقَّهوا ف الدِّين ولينذِروا قَومهم إذَا

رجعوا إلَيهِم لَعلَّهم يحذَرونَ} [التوبة: 122].

وف استعمال صيغة (التفعل) الدالة عل التلّف ف قوله: (ليتفقهوا)؛ دليل عل أن هذا التعلم يحتاج ف معرفته إل جهد، قال

الطاهر بن عاشور: (التفقه: تلّف الفقاهة، ولما كان مصير الفقه سجية لا تحصل إلا بمزاولة ما يبلغ إل ذلك، جاءت صيغة

التفعل، وف هذا إيماء إل أن فهم الدين أمر دقيق المسلك لا يحصل بسهولة، ولذا جزم العلماء أن الفقه أفضل العلوم)[3].

ية. ولذا كان من أكبر الإشالات ف هذا العصر عدم القدرة عل التطبيق الواقع لمسائل الفقه النظر

وهذه الإشالية مع أنها ليست مختصة بالوقت الحاضر بل ه مشلة قديمة، ولذا يقول الحطاب: (استعمال كليات الفقه

وانطباقها عل جزئيات الواقع بين الناس؛ عسير عل كثير من الناس)[4]؛ إلا أنها زادت ف هذا العصر وتضخمت جداً،

وأكثر ما يبدو هذا الضعف ف التأصيل العلم والقدرة عل تنزيل الأحام عل الوقائع ف مسائل أحام الجهاد الفقهية،

فإن سمة المجاهد غالباً قلة الفقه وضعفه؛ لأن المطلوب منه مهارات تحتاج إل دربة تمنعه وتقطعه عن العلم، ويشهد لهذا

الآية السابقة؛ فإنها فرقت بين نافر للجهاد ومتفقه يعلم قومه، قال الشيخ عبد الرحمن بن سعدي: (نبه عل أن ف إقامة

المقيمين منهم وعدم خروجهم مصالح لو خرجوا لفاتتهم، فقال: {لّيتَفَقَّهوا}، أي: القاعدون {ف الدِّين ولينذِروا قَومهم إذَا

رجعوا إلَيهِم}، أي: ليتعلموا العلم الشرع، ويعلموا معانيه، ويفقهوا أسراره، وليعلّموا غيرهم، ولينذروا قومهم إذا رجعوا

إليهم، فف هذا فضيلة العلم، خصوصاً الفقه ف الدين، وأنه أهم الأمور)[5].

حت قال خالد بن الوليد رض اله عنه: (لقد منعن كثيراً من القراءة الجهاد ف سبيل اله)[6].

وهذا أثر من آثار عدم مجالسة العلماء، فإن مجالستهم مران وتجربة مشاهدة لمعرفة الأوصاف الطردية والمؤثرة وتصور

الوقائع وكيفية تنزيل الأحام عليها وما يرتبط بها، ومع ذلك فقد قل الصابرون عل مجالس العلماء، المرابطون عل حلق

ضوابط ف تنزيل أحام باب الجهاد الفقهية عل الواقع
الاتب : هان الجبير

التاريخ : 5 أغسطس 2014 م

المشاهدات : 5076



الدروس، الباذلون أوقاتهم ف تحصيل العلوم، قال الشاطب: (أنفع طرق أخذ العلم: المشافهة، لخاصة جعلها اله بين المعلّم

والمتعلّم يشهد بها كل من زاول العلم والعلماء، فل مسألة يقرؤها المتعلم ف كتاب ويرددها فلا يفهمها فإذا ألقاها إليه

المعلم فهمها بغتة، وهذا من فوائد مجالسة العلماء، إذ يفتح للمتعلم منهم ما لا يفتح له دونهم، ويبق ذلك النور لهم بمقدار ما

م ثم لا تحتاجون إلتستنير قلوب تابة، فقيل له: ما نصنع؟ قال: تفهمون حتمتابعة معلمهم، وقد كره الإمام مالك ال بقوا ف

التابة)[7].

ولذا يذكرون ف التراجم: تفقّه بفلان، أي: تخرج عل يديه ف الفقه.

ولا يشك أحد ف أهمية الإعداد لل عمل دنيوي أو دين، ومن تأمل هدي السلف وجده مفيداً لهذا المعن، فيدرب الشخص

عل العمل الذي سيوكل إليه..

ومن ذلك: الإفتاء؛ فقد درب النب صل اله عليه وسلم أصحابه عل الإفتاء وأفتوا بحضرته، وهو تمرين لهم عل الاجتهاد

والإفتاء، وقد ذكر محمد بن الحسن الحجوي الثعالب ف الفر السام عشرة أمثلة لذلك[8].

وقد قال أبو الأصبغ ‐ عيس بن سهل ‐: (الفتوى صنعة، وقد ابتليت بالإفتاء فما دريت ما أقول ف أول مجلس وأنا أحفظ

المدونة والمستخرجة الحفظ المتقن.. والتجربة أصل ف كل فن ومعن مفتقر إليه).

وقال محمد بن عبد السلام: (تجد الرجل يحفظ كثيراً من الفقه ويعلمه غيره، فإذا سئل عن واقعة لبعض العوام من مسائل

الصلاة أو مسألة من مسائل الأعيان، لا يحسن الجواب، بل ولا يفهم مراد السائل إلا بعد عسر)[9].

بن سعيد فأمران سألت ربيعة ويحي أهل لذلك، وما أفتيت حت سبعون أن شهد ل وقال الإمام مالك: ما أفتيت حت

بذلك، ولو نهيان انتهيت[10].

ويقول القراف: (هذا باب عظيم يحتاج إل فراسة عظيمة، ويقظة وافرة، وقريحة باهرة، ودربة مساعدة، وإعانة من اله

عاضدة)[11].

وإذا كان هذا الأمر ملاحظاً ف زمن مض، فالعناية به الآن مع تطور الزمن وتغير الأحوال أشد وآكد، وإذ تقرر أن سمة

المجاهد غالباً ضعف الفقه لما يعرض له من انشغال بتنمية مهاراته البدنية والقتالية، ولما ف تنزيل مسائل الفقه عل الواقع

من خطر؛ لزم تنبيه المجاهد والتأكيد عليه أن يستفت ثقات أهل العلم ويتهم رأيه عند رأيهم ويحرص عل متابعتهم، فقد أمره

اله بذلك فقال: {فَاسالُوا اهل الذِّكرِ إن كنتُم لا تَعلَمونَ} [النحل: 43].

ولما تصالح رسول اله صل اله عليه وسلم مع أهل مة عل ترك القتال عشر سنين ورد من جاء مسلماً، قال عمر بن

الخطاب رض اله عنه للنب صل اله عليه وسلم: يا رسول اله! ألست نب اله حقاً؟ قال: بل. قال: ألسنا عل الحق

وعدونا عل الباطل؟ قال: بل. فقلت: علام نعط الدنية ف ديننا؟ فقال: إن رسول اله ولست أعصيه[12].

موي تُنيافَلَقَدْ ر ياوا الراتَّهِم :فَقَال هتَخْبِرنَس نَاهتَيا ينّفص نفٍ منَيح نب لهس ا قَدِملَم :لائو وبا صحيح البخاري قَال وف

.[13]لَمعا ولُهسرو هالو تددلَر هرما لَّمسو هلَيع هال َّلص هولِ السر َلع درنْ اا يعتَطسا لَونْدَلٍ وج ِبا

ضوابط تنزيل أحام الجهاد:

وهذه الضوابط ه بعض ما يمن أن يشار إليه ف عجالة تناسب مثل هذا المقال، وف الإمان زيادة البسط، وه موجهات

تعين عل التطبيق الأمثل، إلا أنها لا تغن عن فقاهة النفس وقوة الملة وسلامة القلب المحققة لحسن فهم وتنزيل أحام

الشرع؛ ولذا فه ليست بديلا عن طلب العلم والتفقه عل يد العلماء، وه كما ستلحظ يمن أن تتناول قضايا القتال عموماً.

أولا: كتاب الجهاد مبن عل المصلحة استدلالا وتقييداً:

مع أن من مسائل باب الجهاد ما هو قطع لا مجال فيه للنقاش؛ كمسائل الولاء والبراء، والفرق بين دار الفر ودار الإسلام،

أن تنبن امه المقررة فقهاً، فمن باب أولأح ظاهر وحاصل ف ومشروعية الجهاد دفعاً وطلباً؛ إلا أن البناء المصلح



تطبيقاته عليه، فما دامت النظرية قد قامت عليه فتطبيقها واقعاً سينبن عليه.

وإذا كان تقرير المصلحة كدليل مستقل محل تجاذب للرأي بين الأصوليين، فإن تفريعات مسائل الجهاد يظهر فيها الرجوع

للاعتبارات المصلحية واضحاً حت عند من لا يقبل المصلحة دليلا مستقلا، أو من لا يقبل تقييد النصوص بها.

والمصلحة تتضمن تحصيل المصالح واجتلابها، ودرء المفاسد واجتنابها، وتقدير درجات المصالح والمفاسد، وأن كل ما

غلبت مصالحه مساوئه فهو مطلوب ف الشرع، وكل ما غلبت مفاسده فهو مذموم ف الشرع.

نَّةالستَابِ وْبِال فرتُع عدُ الشَّرقَاصمو ،عدِ الشَّرقَاصم فْظح َةَ إللَحصنَا الْمددنَّا ر) ،وكل ذلك بميزان الشرع ونظرته

 الَّت ةالْغَرِيب حالصالْم نم انَتكو اعمجاو نَّةالستَابِ وْال نم ودٍ فُهِمقْصم فْظح َإل جِعتَر  ةلَحصم لَف ،اعمجاو

تَُئم تَصرفَاتِ الشَّرع فَهِ باطلَةٌ مطَّرِحةٌ)[14].

:التفريع الفقه ومن تطبيقات ذلك ف

تقييد إطلاق النص الوارد بأن ذمة المسلمين واحدة يسع بها أدناهم، بأن ذلك بالنسبة للفرد أو الأفراد القليلين ولمثل القافلة

والحصن الصغير فقط؛ أخذاً بأن الأخذ بإطلاقه يفض لتعطيل الجهاد والافتيات عل الإمام ف الصلح[15].

وكذلك تقييد الأمر بالهجرة حين يون بقاء المسلم بأرض الفر كاتماً إيمانه محققاً مصلحة للمسلمين[16].

وتقييد الجهاد المأمور به مطلقاً بإذن الإمام، ثم إلغاء هذا الشرط عند دهم الفار بلاد المسلم نفسه[17].

وعل هذا النحو نجد تطبيقات لاعتبار المصلحة ف هذا الباب.

والذي يتخرج عل هذا الضابط:

1 ‐ أن تتوازن النظرة لما يذكره الفقهاء فيه، فما كان مبناه النظر المصلح لا بد عند تفعيله ألا يعود عل المصلحة

المقصودة بالإبطال، لا باعتبار وجود مفسدة أكبر منها، ولا باعتبار تفويتها لمصلحة أهم منها، ولا باعتبار تقاصرها عن

تحقيق المصلحة المقصودة منها.. فهذه ثلاثة ملاحظ.

2 ‐ أن اعتبار المصلحة ما دام مراع ف فقهيات الجهاد النظرية، حت إن أهدر إطلاق أو عموم النص بحمل دلالة النص

عل المعن المناسب الذي علم أنه مقصود للشارع؛ يجعل تطبيق أحام الجهاد خاضعاً للمصالح البرى المقصودة

للشارع ولو عل حساب جزئيات النصوص.

وفعل عمر بن الخطاب ف أرض السواد شاهدٌ لهذا.

إلا أن اعتبار المصالح أمر مشل عل غير المتبحر علماً والمستقيم نفساً ومسلاً، فهو مزلة أقدام ومضلة أفهام، ومن لم

يستبصر فيه بنور الشرع، ولم يستض بتوفيق اله؛ ضل وانحرف.

:ثانياً: الجهاد مربوط بالمعاهدات وفقه الواقع السياس

فلا بد من معرفة التداعيات والارتباطات، ورعاية العقود والاتفاقيات؛ ولذا قد يلزم الجهاد دفعاً عن كافر معاهد، وقد يمنع

الجهاد دفعاً ونصرة لمسلم موحد.

قال ابن القيم: (وكان هديه وسنته إذا صالح قوماً وعاهدهم فانضاف إليهم عدو له سواهم فدخلوا معهم ف عقدهم وانضاف

إليه قوم آخرون فدخلوا معه ف عقده صار حم من حارب من دخل معه ف عقده من الفار حم من حاربه، وبهذا

السبب غزا أهل مة؛ فإنه لما صالحهم عل وضع الحرب بينهم وبينه عشر سنين تواثبت بنو بر بن وائل فدخلت ف عهد

قريش وعقدها، وتواثبت خزاعة فدخلت ف عهد رسول اله صل اله عليه وسلم وعقده، ثم عدت بنو بر عل خزاعة

فبيتتهم وقتلت منهم وأعانتهم قريش ف الباطن بالسلاح، فعدّ رسول اله صل اله عليه وسلم قريشاً ناقضين للعهد بذلك،

واستجاز غزو بن بر بن وائل لتعديهم عل حلفائه)[18].

ولم تن كل خزاعة عل الإسلام، كما أن نصرتهم لعهدهم لا لإسلامهم، إذ قال قائلهم:



يا رب إنّ نَاشدٌ محمدًا *** حلْف ابِينَا وابِيه اتْلَدَا[19]

الدِّين ف موكرتَنصإنِ اسوا واجِرهي َّتح ءَن شهِم متلاين وم مَا لوا ماجِرهي لَمنُوا وآم الَّذِينو} :المقابل قال تعال وف

فَعلَيم النَّصر إ علَ قَوم بينَم وبينَهم ميثَاق واله بِما تَعملُونَ بصير} [الأنفال: 72].

يعن: لا تنصروا المسلمين الذين استنجدوا بم عل الفار الذين عاهدتموهم؛ مراعاة للعهد الذي بينم.

أي: طلبوا أن تنصروهم لأجل الدين، أي لرد الفتنة عنهم ف {الدِّين ف موكرتَنصإنِ اسو} :قال الطاهر بن عاشور: قوله تعال

دينهم إذا حاول المشركون إرجاعهم إل دين الشرك وجب نصرهم.. وذلك واجب عليهم، سواء استنصرهم الناس أم لم

يستنصروهم، إذا توفّر داع القتال.

فجعل اله استنصار المسلمين الذين لم يهاجروا من جملة دواع الجهاد.. والاستثناء ف قوله: {إ علَ قَوم بينَم وبينَهم

ميثَاق} استثناء من متعلّق النصر وهو المنصور عليهم، ووجه ذلك أنّ الميثاق يقتض عدم قتالهم إلا إذا نثوا عهدهم مع

المسلمين، وعهدهم مع المسلمين لا يتعلّق إلا بالمسلمين المتميزين بجماعة ووطن واحد، وهم يومئذ المهاجرون والأنصار،

فأما المسلمون الذين أسلموا ولم يهاجروا فلا يتحمل المسلمون تبعاتهم، ولا يدخلون فيما جروه لأنفسهم من عداوات وإحن؛

لأنّهم لم يصدروا عن رأي جماعة المسلمين، فما ينشأ بين الفار المعاهدين للمسلمين وبين المسلمين الباقين ف دار الفر،

لا يعدّ نثاً من الفار لعهد المسلمين؛ لأن من عذرهم أن يقولوا: لا نعلم حين عاهدناكم أنّ هؤلاء منم.

وقوله: {واله بِما تَعملُونَ بصير} تحذير للمسلمين لئلا يحملهم العطف عل المسلمين عل أن يقاتلوا قوماً بينهم وبينهم

ميثاق.

وف هذا التحذير تنويه بشأن الوفاء بالعهد، وأنّه لا ينقضه إلا أمر صريح ف مخالفته)[20].

وكذلك نجد تقريرات الفقهاء تؤكد قيمة كلمة المسلم ووفائه بعهده وكلمته وعدم إخلاله بها.

والذي يتخرج عل هذا الضابط:

1 ‐ ألا يقرر شء يتضمن الإخلال بالاتفاقيات أو الغدر بها.

2 ‐ ألا يجعل العطف والرحمة للمسلمين سبباً لنقض العهد إلا بناء عل طريقته الشرعية بنبذه كما أمر اله.

ثالثاً: الاحتياط للدماء ولو من كافر:

فالجهاد مع كونه قتالا وحرباً فهو ف التشريع الإسلام لا ينفك عن معن الرحمة والإحسان، وعل هذا تجري تطبيقاته.

عن شداد بن أوس رض اله عنه عن رسول اله صل اله عليه وسلم قال: (إن اله كتب الإحسان عل كل شء، فإذا قتلتم

فأحسنوا القتلة)[21].

وعن عبداله بن مسعود رض اله عنه قَال: قَال رسول اله صل اله عليه وسلم: انَّ اعف النَّاسِ قتْلَةً اهل الايمانِ[22].

ولذا؛ فالتمثيل بالقتل، وقتل النساء والصبيان، وعقر البهائم؛ كلها محرمة حال الحرب، وليس معن الحرب أن تهدر كرامة

الإنسان وآدميته: {ولَقَدْ كرمنَا بن آدم} [الإسراء: 70].

بل أمر اله تعال بالإحسان للأسرى: {ويطْعمونَ الطَّعام علَ حبِه مسينًا ويتيما واسيرا} [الإنسان: ٨].

قال البيضاوي: {مسينًا ويتيما واسيرا} يعن أسراء الفار، فإنه صل اله عليه وسلم كان يؤت بالأسير فيدفعه إل بعض

المسلمين فيقول: «أحسن إليه». أو الأسير المؤمن ويدخل فيه المملوك والمسجون، وف الحديث: «غريمك أسير فأحسن

إل أسيرك»[23].

وتقريرات الفقهاء تجري وفق قاعدة الاحتياط للدماء، قال ابن قدامة: (ومن طَلَب امانَ ليفْتَح الْحصن، فَفَعل، فَقَال كل واحدٍ

.نصالْح مَل فْتَحا نُونآم :لجر ماهنًا فَنَادصوا حرصإذَا ح ينملسنَّ الْما لَتُهمجو ،(منْهدٌ ماحو قْتَلي لَم طعنَا الْما :منْهم

.نصالْح مَل فْتَحا ةشَرعانَ لما طُونعسٍ: اقَي نب ثشْعا قَال ،ريالنُّج رصا حلَبِيدٍ لَم نب ادنَّ زِيانًا؛ فَاما طُوهعنْ يازَ اج



نْ لَماكَ، وذَل َلع لمانِ عما باحص رِفنْ عفَا ،نصالْح لها ندٍ ماحو لك اهعادانَ، وما َطعالَّذِي ا لْشنْ الُوا. فَافَفَع

،لْال مرفَح ،هةَ إلَيوررض  ايمف مرحبِالْم احبالْم هقَدْ اشْتَبو .دْقُهص لتَمحي منْهدٍ ماحو لنَّ ك ؛منْهدٍ ماحو قَتْل زجي لَم فرعي

يهف لَمعا و عالشَّاف ذَا قَالبِهو ،ينومصعالٍ مبِرِج نصحزَانٍ م هاشْتَب واتٍ، انَبِيجبِا خْتُها وا ،اةذَكتَةٌ بِميم تهاشْتَب ا لَومك

خَفًا)[24].

ومثله: أن من انتقض عهده لم يسر ذلك عل زوجته وأولاده، مع أن عهده مع المسلمين سرى عليهم، وأن من دخل بلاد

المسلمين من الفار بلا أمان والعادة أن يدخلوا بلا أمان؛ لم يجز التعرض له.

والذي يتخرج عل هذا الضابط:

1 ‐ أن حالة الحرب لا تف لاستباحة دماء الناس وأموالهم إلا بيقين، فيحتاط لها، ولو أنه كافر محارب، وإذا أشل شء

عل المقاتل المسلم فإنه يسأل أهل العلم، فإن كان له ‐ أو لهم ‐ عذر ف التواصل وجب الف وعدم استباحة الدم إلا

بيقين.

َلع الزهو بالانتصار، فقد (قدِم عد عما يدل علالحرب والسلم والب الرحمة والإحسان حال 2 ‐ ضرورة استعمال معان

 ومالرو نَانٌ بِفَارِستفَاس :كَ بِنَا. قَاللُونَ ذَلفْعي منَّهفَا ،هولِ السيفَةَ را خَلي :كَ، فَقَالذَل رْنفَا سِ الْبِطْرِيقابِر دِّيقرٍ الصب ِبا

.[25]( رالْخَبو تَابْال فا ينَّمفَا ،سار َإل لمحي

رابعاً: لا تلازم بين جواز القتال وجواز القتل:

فقد تجوز المقاتلة للدفع أو للإلزام بحم أو تنفيذه، أما القتل فلا يجوز إلا بشروطه، وتأمل أن الافر يجوز قتله حال القتال،

فإذا أسر لم يجز قتله إلا وفقاً لأحام الأسرى، قال ابن قدامة: (فإن قتل أسيره، أو أسير غيره: فقد أساء)[26]، وقال الحافظ

دَة فمح الْعشَر يد فيق الْعقن دبا طْنَبقَدْ اا.. وربص منْهدًا محا قَتَل نَّهنْقَل اي لَماة، وكالز عاندِّيق مالص ابن حجر: (قَاتَل

انْار علَ من استَدَل بِهذَا الْحدِيث علَ ذَلكَ، وقَال : يلْزم من اباحة الْمقَاتَلَة اباحة الْقَتْل؛ نَّ الْمقَاتَلَة مفَاعلَة تَستَلْزِم ۇقُوع

الْقتَال من الْجانبين، و كذَلكَ الْقَتْل. وح الْبيهق عن الشَّافع انَّه قَال: لَيس الْقتَال من الْقَتْل بِسبِيل قَدْ يحل قتَال الرجل

و يحل قَتْله)[27].

نم عنم نانٌ مإنْس نْ قَتَلعن اتباعه ضمنه، قال ابن قدامة عن البغاة: (فَا أن من قتل مدبراً حال النه الفقهاء عل بل نص

ًجانَ رككَ وذَل بنْ ااو ،بِيلُهس ّخُل ،ةالطَّاع ف خَلنْ دفَا ،مهيرسا اماو ..هبِقَتْل رموي ا لَمومصعم قَتَل نَّه ؛نَهمه، ضقَتْل

جلْدًا من اهل الْقتَالِ، حبِس ما دامت الْحرب قَائمةً، فَاذَا انْقَضت الْحرب خُلّ سبِيلُه، وشُرِطَ علَيه انْ  يعود إلَ الْقتَالِ، وانْ

نْ قَتَلاو ..نيهجدِ الْوحا وا، فسبحي لَمو ،مبِيلُهس ّخُل ،ينالْفَان وخالشُّيانِ ويبالصو اءسّالنتَالِ، كالْق لها نم يرسا ني لَم

.[28](مرِهغَي ونَ وِزْرزِري و ،مرِهغَي ةقْتَلُونَ بِجِنَايي  منَّه ؛ماهارسا دْلِ قَتْلالْع له زجي دْلِ، لَمالْع لهى اارسا ْغالْب لها

خامساً: ف قتال الفتنة ليس يدعو للصلح أي أحد:

قتال الفتنة هو القتال بين طائفتين مسلمتين لا تأويل لأي منهما، أو لا يظهر المحق منهما من المبطل، أو القتال لطلب

الزعامة والرئاسة والسلطة؛ فهو قتال غير مشروع.

والواجب حال الفتنة: الاعتزال وعدم المشاركة مع أي من الطائفتين، قال ابن تيمية: (من أصول أهل السنة والجماعة لزوم

الجماعة وترك قتال الأئمة وترك القتال ف الفتنة)[29].

ناب ررِيدُ نَصا :قُلْت :؟ قَالنَفحا اتُرِيدُ ي نيا :ةَ، فَقَالرو ببا نيفَلَق ،لجذَا الررِيدُ هنَا ااو تجخَر :سٍ قَالقَي ننَفِ بحالا نوع

عم رسولِ اله صل اله عليه وسلم، يعن عليا. قَال: فَقَال ل: يا احنَف ارجِع، فَانّ سمعت رسول اله صل اله عليه وسلم

الا بفَم لذَا الْقَاته !هال ولسا ري :يلق وا ،فَقُلْت :النَّارِ. قَال ف قْتُولالْمو لا فَالْقَاتهِمفَييانِ بِسملسالْم هاجذَا تَوا :قُولي

.[30](بِهاحص قَتْل ادرقَدْ ا نَّها :قْتُولِ؟ قَالالْم



هال ولسر نعكَ، يمع نابو ،يلخَل انصوه عنه: اال طالب رض بن أب ه عنه أنه قال لعلال رض وعن أهبان بن صيف

صل اله عليه وسلم، فَقَال: (ستَونُ فتَن وفُرقَةٌ، فَاذَا كانَ ذَلكَ فَاكسر سيفَكَ واتَّخذْ سيفًا من خَشَبٍ)[31].

وعل هذا عمل الصحابة، قال ابن تيمية: (لَم يخْتَلفُوا ف قتَالهِم الخوارج كما اخْتَلَفُوا ف قتَالِ الْفتْنَة يوم الْجمل وصفين، إذْ

تاءجدُوا، وقَعتَالِ والْق نوا عسما نْفص؛ وءوه عقَاتَلُوا م نْفص؛ وءوه عقَاتَلُوا م نْفنَافٍ: صصثَة اََكَ ثذَل انُوا فك

النُّصوص بِتَرجِيح هذِه الْحالِ)[32].

وعل هذا تحمل أحاديث العزلة والنأي بالنفس عن مواضع الفتن.

والواجب عل إمام المسلمين أو من يقوم مقامه ف الشوكة والمانة والقدرة، أن يصلح بينهما ويدعوهما لترك القتال، كما

ءتَف َّتح غتَب لُوا الَّتى فَقَاتخْرالا َلا عمدَاهإح غَتا فَإن بمنَهيوا بحلصاقْتَتَلُوا فَا يننموالْـم نفَتَانِ مإن طَائو}:قال تعال

إلَ امرِ اله فَإن فَاءت فَاصلحوا بينَهما بِالْعدْلِ واقْسطُوا إنَّ اله يحب الْـمقْسطين} [الحجرات: ٩].

وهذه الدعوة ليست من أي أحد، إذ لا يترتب عليها أثر إلا إذا كانت ممن يملك تأثيراً، قال الطاهر بن عاشور: (ويتحقق وصف

البغ بإخبار أهل العلم أن الفئة بغت عل الأخرى أو بحم الخليفة العالم العدل، وبالخروج عن طاعة الخليفة وعن الجماعة

بالسيف إذا أمر بغير ظلم ولا جور ولم تُخش من عصيانه فتنةٌ؛ لأن ضر الفتنة أشد من شدّ الجور ف غير إضاعة المصالح

العامة من مصالح المسلمين، وذلك لأن الخروج عن طاعة الخليفة بغ عل الجماعة الذين مع الخليفة)[33].

ولما وقعت الفتنة قال عمران بن حصين لحجير بن الربيع العدوي: اذهب إل قومك فانههم عن الفتنة. فقال: إن لمغمور

فيهم[34].

وقد نص الفقهاء عل أنه ما لم ين ثم إمام يدعو للصلح، ثم لقتال الباغية؛ وجب اعتزال القتال؛ لأنه ما لم ين ذلك

فسيتعصب لل طائفة منهم جماعة ويستمر القتال[35].

والذي يتخرج عل هذا الضابط:

أن الدعوة للإصلاح ونحوها مما يترتب عليه حم شرع يتعلق بإباحة القتال؛ لا تصلح أن تصدر من آحاد الناس، بل من

إمام معتبر أو شخصية تقوم مقامه بما لها من قدرة وتمن. أما الدعوة للإصلاح دون ترتيب هذا الأثر فمطلوبة من الجميع؛

لأنها من الأمر بالمعروف.

 

--------------------------------------

[1] صحيح البخاري (71)، صحيح مسلم (2356).

[2] صحيح البخاري (143)، صحيح مسلم (6451).

[3] التحرير والتنوير ( 6/404).

[4] مواهب الجليل ( 6/87).

[5] تفسير السعدي (1/ 355).

[6] أخرجه ابن أب شيبة ف المصنف (4/214)، وأبو يعل (13/111)، والإمام أحمد ف فضائل الصحابة (2/814)، وأبو عبيد القاسم بن سلام ف فضائل القرآن

(254)؛ وجميعهم من طريق قيس بن أب حازم قال : سمعت خالداً يقول: .. فذكره، وصححه الحافظ ابن حجر ف المطالب العالية (4/277)، والهيثم ف مجمع

الزوائد (9/353) .

[7] الموافقات (1/96).

.(1/220) [8]

[9] انظر: المعيار المعرب (10/79).

[10] الحلية لأب نعيم (6/345).

[11] الإحام ف تمييز الفتاوى عن الأحام ص 28.



[12] انظر: زاد المعاد (3/263).

[13] صحيح البخاري (2944).

.(449 /1) للغزال [14] تضمين من المستصف

[15] الشرح البير عل المقنع (10/433).

[16] كشاف القناع (3/342 ).

[17] المرجع السابق.

[18] زاد المعاد (3/ 124).

[19] زاد المعاد (3/ 347).

[20] التحرير والتنوير (6/ 206).

[21] صحيح مسلم (5096).

[22] سنن أب داود 2666 ، وسنن ابن ماجه 2682.

[23] تفسير البيضاوي (5/ 352).

.(15 /12) [24] المغن

[25] تضمين من المغن لابن قدامة (12/ 192).

.(471 /20) [26] المغن

[27] فتح الباري (1/ 41).

.(428 /12 ) [28] المغن

[29] مجموع فتاوى ابن تيمية ( 6/ 337).

[30] صحيح مسلم (7355).

.غَرِيب نسح 2203، وقال: حديث ذِيم[31] أخرجه أحمد 5/69، والتر

[32] مجموع فتاوى ابن تيمية (1/ 283).

[33] التحرير والتنوير ( 14/ 17).

[34] أخرجه الطبران، انظر: مجمع الزوائد (7/299)، وقال رجاله رجال الصحيح.

[35] انظر: بدائع الصنائع (7/140)، أحام القرآن لابن العرب (4/1709)، سبل السلام (4/40).

 

مجلة البيان العدد  324

المصادر:


