
يثير حضور مفردة (التغلب) الثير من الإشالات ف الحالة المعاصرة، حيث يحمل الثير ف ذاكرته موقفاً سلبياً

وامتعاضاً عنيفاً من الموقف الفقه المشهور ف الإقرار بحم المتغلب وعدم الخروج عليه حفاظاً عل مصالح الأمة وصيانة

لحقوقها من أتون الاقتتال والتنازع.

 

 

والإشال هنا ليس ف نزوع طرفٍ ما إل اعتبار هذا الموقف الفقه موقفاً مرجوحاً ف مقابل اختيار الخروج عل الحاكم

الجائر، فيون رأيه ترجيحاً لقول عل قول،  ومصاولة علمية تجرد فيها الدلائل وتفحص البراهين، فالخلاف السلف فيها قديم

كما حاه ابن حزم والقرطب وابن العرب. وابن تيمية، وابن حجر وغيرهم.

إنما المثير هو حالة الاستخفاف والاستهجان العنيفة لهذا الاجتهاد الفقه واعتباره تأصيلا للظلم وترسيخاً للفساد، وجعله

سبباً لل ما أصاب الأمة من تخلف وانحطاط، وأن هذا القول الفقه كان خاضعاً لمؤثرات سياسية وحظوظ شخصية

ضيعت حقوق الأمة وعطلت أحام الدين وأهملت حقوق الناس، ف مقابل نزوح أصحاب هذه النظرية لتقديس الحاكم

وتعظيمه والحفاظ عل مانته، ونحو هذه التصورات الت ترسم صورة ف غاية البشاعة عن هذا القول الفقه الذي سار

فقه التغلب بين مدرست (الغلو) و (التشويه)
الاتب : فهد العجلان

التاريخ : 29 يونيو 2014 م

المشاهدات : 5055



عليه أجلاء وفقهاء من أئمة الإسلام البار.

ومن أحسن الظن منهم ف هؤلاء الفقهاء بحث لهم عن أعذار تخفف من شناعة موقفهم المعيب فتلمس لهم من الخوف

والضعف والجهل والمستوى المتواضع ف فهم السياسة وبساطة الوع ما يجعلهم غير مؤهلين لاستيعاب الارثة الت حلت

عل الامة بسبب موقفهم الفقه، هذا طبعاً موقف من يحسن الظن بأصحاب هذا الرأي، بينما جاء آخرون فأنزلوا معاول

.ن أن يحتمل عقلاأصحاب هذا الراي  من السوء والقبح كل ما يم لوا علشتمهم وعيبهم فحم

حقيقة الأمر أن هذا الامتعاض والنفرة العنيفة من هذا القول الفقه لم ين غالباً مرده إل بحث موضوع علم للقضية،

إنما ثم عوامل خارج الموضوع ه الت كانت تغذي هذه الحالة النفسية، وأبرز ذلك عاملان:

الأول: واقع الظلم الذي يتعرض له الإنسان ف المجتمعات العربية والإسلامية من قبل السلطات الحاكمة، فهو يتابع بشل

يوم حالات الانتهاك المستمرة من المصائب الت تجعل الحليم حيراناً، وتحفز ف قلب كل غيور ضرورة المبادرة  بإصلاح

من قضية التغلب وكأنه سبب أساس الموقف الفقه هذا الوضع وصيانة الحقوق من هذه الانتهاكات، فينظر الشخص إل

لهذا الحمل العميق من الانحرافات السياسية، فيقف من كلام الفقهاء موقفاً عنيفاً شديداً لأنه ف الحقيقة لا يحاكمهم إل ما

قالوا، بل يحاكمهم وهو ينظر بسخط وألم إل ما يشاهده ويتابع فواجعه.

الثان: اعتماد كثير من المواقف المعاصرة الت تبرر للظلم وتدافع عنه إل الأقوال الفقهية التراثية، وترار حشرها لرأي

الفقهاء ف الموقف من التغلب ف سياق تبرير انحرافاتها أو اجتهاداتها الخاطئة، حيث يجد الناس أنها تتخذ من مواقف

الفقهاء تأة لمواقفها الغالية ف الطاعة وتضييع حقوق الناس، بما أحدث ف وع كثير من الناس ربطاً عصبياً بين أقوالهم

وأقوال الفقهاء السابقين، فحين يقرأ كلام الفقهاء المتقدمين ينزله عل تلك الفتاوى والمواقف، فان محاكماً للفقهاء بما قال

بعض المعاصرين وليس بما قالوه عل الحقيقة.

ويزيد الإشالية هنا: أن المدرسة الغالية ه أعرف بالأقوال الفقهية وبمظانها وسياقاتها من عامة المتأثرين بالمدرسة

التشويهية، فتجدهم يسلمون للمدرسة الغالية بالنتائج العلمية الت تقررها عل اعتبار أنها تمثل المدرسة الفقهية التراثية، لأنهم

غير قادرين عل فحص الأقوال وكشف الخلل المنهج عند المدرسة الغالية، فمن الطبيع حينها أن تون نتائج البحث عند

الغلاة ه الت تعس تصوراتهم عن كلام الفقهاء المتقدمين.

هذان العاملان غذيا ف نفوس الثير مثل هذا الموقف المتشنج من نظرية التغلب الفقهية، فأصبح الرأي الفقه يهاجم بعنف

وينسب له كل شر، ويربط بالخلاص منه كل خير، حت ولد كراهية لهؤلاء الأعلام بسبب هذا التصور المشوه عنهم.

بل وزاد الاحتقان ف نفوس بعضهم فاصطدم بالنصوص الشرعية الت تأمر بالسمع والطاعة ف المعروف وتنه عن

فبدأ يخوض ف ‐ة – حسب ما عمقه الاحتقان النفسرس للظلم والاستبداد وللنظرية الفقهية المتهالالخروج فشعر أنها ت

سبل متفرقة حت يتخلص من هذه الأحاديث فقيل ه أحاديث موضوعة فرضتها السلطة السياسية لتريس هيمنتها وتقبلها

الفقهاء لتبرير واقعهم المنحرف.

وهذا بدأ يضرب برأسه هنا وهناك ويحطم ف مسلمات شرعية ذات براهين قطعية لمجرد شعوره أن واقعه المظلم وحالات

الانتهاكات المعاصرة ه نتاج مر لهذا الموقف الفقه ولا سبيل للخلاص من هذا الواقع إلا بهدم هذه الأصول الفرية بأسرع

طريقة.

عقد من خيوط المشلة حالة القصور المعرف الظاهر بالمدرسة الفقهية الت يحملها كل هذه الشرور، فتجد الشخص يناقش

ويعترض ويحلل ويبن النتائج الضخام ولو سألته عن مقروءاته التراثية لدهشت من ضحالة المادة العلمية الت يعرفها، وأن



الثير منهم لا يعرف من الفقه السياس سوى مؤلفات يسيرة لا تتجاوز ما كتبه الماوردي والجوين، ونقولات شهيرة عن ابن

كل حديث عن الموضوع، وأصبحت بعض المصادر المعاصرة ه حزم والأشعري وابن تيمية وابن جماعة  تجدها ف

أغلاط فاحشة وتصورات كارثية ف ثير منهم فالمدرسة الفقهية، بما أوقع ال المنظار الوحيد الذي يبصر من خلالها إل

فهم القول الفقه، نتجت بسبب أن الشخص يحمل ذكاء وفهماً لن من دون معلومات كافية.

ستقول ل ماذا تريد أن تقول بعد كل هذه المقدمة الطويلة؟

أظن أن القارئ فهم جيداً أنن أريد أن أوصل فرة سهلة جداً، ه أن النقد الشائع عن الموقف الفقه من التغلب هو نقد

يخف عليه معالم أساسية ف فهم الموقف الفقه، فهو يحتاج أولا أن يفقه موقف الفقهاء كما هو،  ثم لينتقدهم بعد ذلك بما

يشاء، وأن أكثر النقد  المعاصر هو نقد سائب يخلط بين موقف الفقهاء المتقدمين وفتاوى بعض المعاصرين، ويلزمهم بما لا

يلزم، وينسب إليهم ما لم يقولواـ، ويحمل كلامهم ما لا يحتمل، وهو ما سيظهر جلياً حين نستعرض بالتفصيل الموقف

الفقه ف هذه القضية.

إذن، نريد الآن أن نستعرض الموقف الفقه من قضية التغلب، ليدرك العاقل عمق الفهم وقوة النظر وصلابة الاستدلال، 

وأنه يقوم عل نظرية عقلانية واعية متماسة خلافاً للحالة الساذجة الت يصورها كثير من المعاصرين، والهدف طبعاً ليس

أن هذا هو القول الوحيد لهم، فثم أقوال فقهية أخرى تخالفها، وليس السياق هنا سياق رد عليها ولا ترجيح، إنما الهدف بيان

قوة الدلائل الت تخفيها حالة التشويه المعاصرة:

أولا: أن محل اللام الفقه هو ف الموقف من المتغلب بعد أن يفرض حمه وينقاد الناس له وتستقر له الأمور، وليس هو

عن حم التغلب نفسه، فهو باتفاق الفقهاء حرام يقيناً، ولا يجوز لأحد أن يغتصب الحم من الناس بلا وجه حق، ويزداد الإثم

إن أخذه بإراقة الدماء.

إذن، فمن يتحدث عن هذه القضية فيقول إن الفقهاء أباحوا التغلب وأجازوا الخروج عل خيار الأمة وأباحوا للمستبدين أن

يستحلوا الدماء والأموال الخ هو إما لا يحسن أن يميز بين المسائل فيخلط عشرات المسائل ف سياق بحث واحد، أو شخص

يتعمد الذب والافتراء ف سبيل تشويه أقوال مخالفيه، وللأسف أن الثير من الدراسات المعاصرة تقرر هذا، لا أقول

الفيسبوك، بل دراسات معاصرة من متخصصين يحملون شهادات الدكتوراه ف تويتر أو منشورات ف تغريدات ف

تخصصات مختلفة، بل وبعضهم يحملها ف تخصصات شرعية، تقول بلا حياء إن الفقهاء السابقين كان يرون جواز التغلب!

ومشروعيته! وإباحته! بينما الواقع أن موقف الفقهاء كان واضحاً ف هذه القضية.

قال ابن حجر الهيتم (الصواعق المحرقة 2/628): “المتغلب فاسق معاقب لا يستحق أن يبشر ولا يؤمر بالإحسان فيما

تغلب عليه بل إنما يستحق الزجر والمقت والإعلام بقبيح أفعاله وفساد أحواله”.

ويقول سعد الدين التفتازان (شرح المقاصد5/233) بعد أن قرر الموقف من حم المتغلب: “إلا أنه يعص بما فعل” ويقول

أبو المعال الجوين (الغياث 428): “إن الذي ينتهض لهذا الشأن لو بادره من غير بيعة وحاجة مستفزة أشعر ذلك باجترائه 

وغلوه ف استيلائه وتشوفه إل استعلائه وذلك يسمه بابتغاء العلو ف الأرض بالفســاد” وقال أيضاً: (الغياث 428): “وإن

كانت ثورته لحاجة ثم زالت وحالت فاستمسك بعدته محاولا حمل أهل الحل والعقد عل بيعته فهذا أيضاً من المطاولة

والمصاولة وحمل أهل الاختيار عل العقد له بحم الاضطرار وهذا ظلم وعشم يقتض التفسيق”.

فحم التغلب ظاهر جداً، ومحل البحث هو ف كيفية التعامل مع المتغلب حين تستقر له الأمور، وه مسألة تختلف تماماً

عن حم التغلب، فمن ينسب إل الفقهاء أنهم يجيزون التغلب هو كاذب مفترٍ عليهم، ومن يلزمهم فيحدث تناقضاً بين قولهم



بحرمة التغلب وقولهم بعدم مشروعيته هو يخلط بين مسألتين مختلفتين، فلا علاقة بين حم التغلب نفسه، وبين حم هذا

.جديد مختلف عن الحالة الأول الأمور، لأن البحث هنا عن معط المتغلب لما يسيطر عل

ثانياً: أن الحديث ف موضوع التغلب عن حالة ضرورة لا يمن فيها إقامة شورى ولا اختيار ولا حم بلا دماء واقتتال، إنما

هو ف حال إما  قبول بحم حاكم معين وإن كان قد ارتب ما ارتب، أو الدخول ف منازعة واقتتال بلا قدرة أو بما يؤدي

ان الموقف العقلانم متغلب آخر، فح مفاسد غالبة ولا يدرى ما ثمرتها، وغالباً لن يؤدي بعد مزيد دماء وفتن إلا إل إل

أن اختاروا للأمة اخف الضررين وأقل المفسدتين مراعاة لما يحقق المصلحة العامة للمسلمين.

الإجابة المعتادة عند كثير من المعاصرين أنهم يقولون: (نريد العودة لسنة الخلفاء الراشدين، لا إل فقه التغلب). ويسوقون

الدلائل عل أهمية الشورى والاختيار، ويشهرون الأضرار الناتجة عن الظلم والطغيان.

هذا اللام الشائع يصح لو أن الفقهاء ف حال الاختيار كانوا يقولون نريد حم التغلب! أو أنهم خيروا بين شورى وتغلب

فقالوا لا حاجة لنا إل الشورى، بل نريد التغلب!

القضية ف حال اضطرار لا إمان فيها لحالة الاختيار ولا لسنة الخلفاء الراشدين، فما الموقف حينها؟

الاختيار والشورى وحق الأمة، فليست بخافية عل بمقولات الصحابة ف فلا حاجة لأن تذكر نصوص الشورى، ولا أن تأت

فقيه، إنما الخلاف ليس هنا، فف حالة الاختيار والاستطاعة لا يختلف أحد أن الواجب هو الاختيار والشورى ورفض التغلب

بلا حق، لن هذا ليس هو محل الاختلاف.

فسنة الخلفاء الراشدين ه ف حال الاختيار، أما ف حال الاضطرار فما ه سنة الخلفاء الراشدين أصلا؟

حين يقول شخص أنن لا استطيع أن أصل مستقبلا القبلة فهل أصل لأي جهة أم أترك الصلاة؟ فليس جواباً له أن تقول:

يجب عل المسلم أن يحافظ عل استقبال القبلة وه من شرائط الصلاة وتضييعها تضييع للصلاة، لأن الحالة حالة اختيار

بين صلاة إل غير القبلة أو ترك للصلاة، وليس ف حال اختيار أن يصل الشخص إل القبلة أو غيرها.

فمن يرفض موقف الفقهاء فالاتجاه الصحيح أن يقول إن الواجب هو القتال وخروج بعض الناس ولو كان قلة عل السلطة،

ومقاتلتها، والدخول ف نزاع متواصل معها حت يزول هذا التغلب، هذا هو الرأي الآخر، وحين يختار الشخص هذا المسلك

سيظهر له وجاهة الموقف الرافض للقتال، أما حين يتحدث عن الشورى والاختيار والعدل وسنة الخلفاء الراشدين فسيشعر

بمرارة وغثيان ممن لا يريد هذا كله ويريد أن يفرض حم التغلب!

لا حاجة إذن للحديث عن الظلم والقهر واكل أموال الناس بالباطل واستباحة الأموال والدماء، فالفقيه لا يخف عليه شناعة

هذه الجرائم حت تطيل اللام ف الحديث عنها، ومحل النزاع ليس ف حم هذه القضايا، إنما ف كيفية دفعها مع عدم

الاستطاعة.

ولهذا فالفقهاء مع قولهم بعدم الخروج هم أنفسهم يقولون إن الحاكم إذا وقع ف الجور والطغيان  وأمن عزله بلا فتن

ومفاسد ظاهرة فهو مستحق للعزل ولا إشال،  وح هذا محل إجماع (انظر: شرح المقاصد 5/257).

قال ابن بطال: (شرح ابن بطال عل صحيح البخاري 8/215): “فأما من رأى شيىا من معارضة اله ببدعة أو قلب شريعة ،

فليخرج من تلك الأرض ويهاجر منها ، وإن أمنه إمام عدل واتفق عليه جمهور الناس فلا بأس بخلع الأول ، فإن لم ين معه

إلا قطعة من الناس أو ما يوجب الفرقة فلا يحل له الخروج”.

وقال الغزال : (الوسيط 4/484) :”والإمام لا ينعزل بالفسق عل الأصح للمصلحة ولن إن أمن الاستبدال به من غير فتنة

فعله أهل الحل والعقد”.



وعند فقهاء الحنفية: (المسامرة شرح المسايرة 167، حاشية ابن عابدين 2/282-283): “وإذا قلد عدلا ثم جار وفسق لا

ينعزل ولن يستحق العزل إذا لم يستلزم الفتنة”.

ثالثاً: أن السوت عن المتغلب وعدم الخروج عليه ليس إقراراً لظلمه ولا دفاعا عنه ولا دعما له، هو فقط مراعاة لما يحقق

مصالح الأمة،وهذه الإضاءة الساطعة تبدد سحابة سوداء من الأوهام المتراكمة الت توهم أن الفقهاء ف موقفهم هذا يدافعون

عن الظالم، ويشرعون  لظلمه، ويؤيدونه، ويقفون معه الخ.

التعدي عل انتهاك حقوق الناس وف بعض الناس فيقف مع الظالم ويدعم ظلمه ويشرع لجرائمه ويشاركه ف حين يأت

ذب ويفتري ليستر سوأة جريرته، فما كان هذا الموقف الفقهالحرمات، ثم يقول هذا هو موقف الفقهاء من التغلب فهو ي

خوض ف حرمات اله، وما كان لهذا الاذب المفتري أن يقول هذا إلا لأنه يعلم أن ثم من المعاصرين من لا يميز بين حرمة

الخروج عل الحاكم وبين الوقوف معه ف ظلمه وطغيانه، وللأسف أن كثيراً من أهل التشويه هم من هذا الصنف، وقد قدموا

لهم خدمة عظيمة حين نظروا إليهم نظرتهم

إل الفقهاء المتقدمين.

ولك أن تستحضر هنا موقف أحد أشهر المواقف السلفية الت ينسب إليه القول بفقه التغلب وهو الإمام الجليل أحمد بن

حنبل –رحمه اله ورض عنه– وتنظر ف علاقته بالسلطة ف زمانه، وكيف أنه كان يرفض الدخول عليهم والعمل لهم

وعطاياهم، بما هو ف أصله من المباحات، فضلا عن إقرارهم عل أمرٍ محرم أو يتجاوز ذلك إل مظالم وحقوق المسلمين.

بل أصبح من المباحث الفقهية الشائعة: حم الدخول عل السلاطين وحم العمل لهم وحم أخذ عطاياهم الخ مما هو من

المباحات، بل بعضها من الأعمال المشروعية كالقضاء ونحوه.

إنما لون الموقف الفقه كان متحرزاً من أدن ملابسة للظلم، ويريد أن يسد الذرائع الت توصل إليه أصبحت هذه

المباحات محل بحث ونظر ونقاش فقه لا ياد تخلو منه مدونة فقهية، بما يشف لنا حجم الجناية والبغ الت يخوض فيها

من يفتري عليهم بأنهم أعوان للظلم وسدنة له!

أزيد هذه النقطة إيضاحاً بالنقطة التالية:

رابعاً: يتوهم الثير أن القول بإقرار حم المتغلب عند الفقهاء المتقدمين يعن أن الفقيه يقف مع الخارج الذي يقاتل الناس

ويبحث عن أهوائه ومصالحه فيبرر له مظالمه ويمنع الناس من مقاومته ويستهم ويخوفهم حت يتمن من السلطة، فيون

قد اتخذ هذا الفقيه أداة للوصول إل السلطة.

هذه ه الصورة المرسومة ف مخيلة كثير من الشباب، وه مجافية تماماً للقول الفقه، فرأي الفقهاء ليس ف الوقوف مع

المتغلب، إنما هم يتعاملون مع واقع حمه بعد تمنه وخضوع الناس ومبايعتهم له واستقرار الأمور بيده، ومن البداهة أن

تمنه يعن أن الناس قد بايعوا له وصار يوزع فيهم النفقات ويأخذ منهم الزكوات ويقيم فيهم الأحام، فإن كان ثم خروج

ورفض فهو من فئة قليلة جداً، وليس لها شوكة.

فالخلل الناش عند كثير من المعاصرين من جهتين:

الجهة الأول: أنهم يتوهمون أن ثم أكثرية رافضة تريد الخروج والمقاتلة، وأن بيدها العدد والعدة والشوكة الظاهرة، إنما وقف

الفقهاء ف وجههم فحالوا بينهم وبين منع الظلم! بينما الحم لا يون متغلباً إلا بعد أن استقرت بيده أمور الأكثرية وخضع له

عليه فالخروج إن حصل فهو من أقلية ضد الأكثرية الت سلطانه، وبناء عموم الناس، ولم يبق إلا قلة قليلة مهمشة لا تؤثر ف

لا ترى الخروج، فالصورة الحقيقية حينها بحسب المنطق السياس المعاصر هو أن ثم أقلية تريد فرض رؤيتها للعدل والحق



ورفض الظلم عل الأكثرية الت لا ترى ذلك.

الجهة الثانية: انهم يتوهمون أن الفقيه كان هو السباق للبيعة والناس جاؤوا بعده تبعاً، والحقيقة أن الفقيه إنما بايع لما بايع

الناس، وما قرر الفقيه أن المصلحة ف البيعة وأن الخروج مفسدة إلا لما رأى عموم الناس قد خضعوا واستقرت الأمور،

فبناء المصالح والمفاسد ف المسألة مبن أساساً عل أن الأمور مستقرة، ولم تستقر إلا ببيعة عموم الناس بغض النظر عن

سبب بيعتهم، وهذا هو الموقف الفقه فهو تابع لبيعة الناس وليس سابقاً عليها.

ولهذا كان ابن عمر –رض اله عنه وعن أبيه‐  وهو من أبرز الأعلام الذين يمثلون هذه المدرسة يقول: إن بايع الناس

بايعت.

ولما اجتمع الناس عل عبد الملك بن مروان أرسل إليه: قد بلغن أن المسلمين قد اجتمعوا عل البيعة لك وقد دخلت فيما

دخل فيه المسلمون.

وقال ابن عباس وابن الحنفية – رض اله عنهم‐ : لا، حت يجتمع الناس عل رجل.

خامساً: والفقيه حين يقرر عدم الخروج فهو يراع ف الأساس مصالح الناس وحقوقهم، يريد أن يختار لهم ما هو أصلح لهم

ويدفع عنهم ما يضرهم، فالموقف الفقه هنا بحث عن مصالح الناس وسع للحفاظ عل حقوقهم.

من البلادة عند كثير من الناس أن يقول هنا عن موقف الفقهاء أنه تقديم لمصلحة الحاكم عل حقوق الناس! وأن الفقيه يفر

ف الحاكم لا ف المحوم! وأن الحقوق هنا تراع مصلحة الحاكم لا حقوق الشعب!

فالفقيه حين يقول المصلحة هنا أن لا تقاتلوا وأن تطيعوا ف المعروف، هل يقول بهذا ل يتمتع الحاكم برس الحم، ولئلا

يزعجه أحد، وحت يقض أوقات سعيدة ف حمه! حاشاهم من هذا البغ المعاصر، بل موقفهم قائم لأجل حقوق الناس

ومصالحهم أولا وأخيراً.

تأت هنا قضية أن الفقيه قدم الأمن عل العدل، والاستقرار عل الحرية.

.وتعجب من بعض المفاهيم الهزيلة كيف تروج بين النفوس بسبب انها ذات صياغة مناسبة للترويج الإعلام

فالأمن والعدل، والحرية والاستقرار ليست مفاهيم متقابلة حت يقارن بينها فيقدم شء عل شء، بل لا يمن قيام عدل بلا

أمن، ولا حرية بلا استقرار، فطرح سؤال أيهما تقدم: حرية أم استقرار؟  عدل أم أمن؟ سؤال خاط من الأساس، فالأمن

والاستقرار وعاء أساس لا بد منه لأجل العدل والحرية.

سادساً: جرت عادة كثير من مشوه الموقف الفقه أنه يقول: ليست الأمور بين خيارين إما قتال وفتن أو خضوع وانقياد.

فأصبح يبحث عن الموضع الحقيق  ،يتعرض لها الموقف الفقه الية التشويه التجيد بإش لام، فهو وعما أجمل هذا ال

الذي يستحق التشويه.

غير أنه يستبطن أن موقف الفقهاء كان خضوعاً وانقياداً، فليس الإشال لديه ف تركهم للقتال وف الإقرار بحمه والطاعة

بالمعروف، إنما ف وصف إضاف آخر هو الخضوع والانقياد.

هنا نريد أن نستفصل ف مظاهر هذا الخضوع والانحراف؟

وهنا سنتفق أن ثم مواقف فقهية – خاصة ف حالتنا المعاصرة‐ قد وقعت ف أخطاء وأغلاط وانحرافات، فالنقد يون لها،

غير أن ذات الموقف الفقه ف التغلب لا يتحمل تبعة هذه الأخطاء، والتيار العريض من الفقهاء الذين سلوا هذا الاتجاه لم

يقعوا فيه، وقاعدتهم الفقهية لا تقره ولا تؤدي إليه.

ويمن ان نحصر الانحرافات ف هذا الباب ف جوانب عدة:

1-توسيع القول بحم المتغلب ليشمل كل حاكم بغض النظر عن دينه وعن طبيعة حمه وعن موقفه من الشريعة، فحت لو



عطل الشريعة وحارب شعائر الدين وأعلن الحرب عليها فهو حاكم شرع تنزل عليها نصوص الفقهاء، بل بلغ الغلو والجهل

ببعض المعاصرين أن حم بمشروعية هذا الحاكم ولو جاء عل ظهر دبابة المحتل الافر!

وهذا طبعاً مختلف تماماً عن منهج الفقهاء فهم يقررون المتغلب لمن كان مقيماً للشريعة محافظاً عل حدودها قائماً

بواجباتها، وإن وقع منهم ظلم وعدوان، إلا أن النظام بشل عام نظام يحم الشريعة ويصون الحرمات ويحفظ الحقوق.

نفسه فتخل م بها علم بها لحم بالسيف؟ ولو حيتحدث بعض الناس هنا فيقول: وأي حفظ للشريعة بمن وصل إل الح

عن الحم ..الخ.

وه رؤية عاطفية شائعة تؤثر ف بعض النفوس، وكأنها تقرر أن الحم إما ان يحم بالشريعة بشل كامل كما حم بها

الخلفاء الراشدون أو لا يحم بشء، وه مسلك إنما ينسجم مع  العقلية الخارجية الغالية فترى أن تعطيل شء من الشرع

يعن تعطيل الشريعة كلها!

كما أنه منافٍ للواقع، فمن قرأ تاريخ المسلمين عرف أن الحام كانوا يقعون ف مظالم، ويتوسعون ف نهب الأموال،

ويصدر من كثير منهم موبقات وكبائر وانحرافات، إنما تجد ف نفس الوقت أن العدل كان قائماً، والجهاد مستمراً، والشعائر

ظاهرة، والحقوق مفولة، وللقضاء الشرع العادل ف زمانهم هيبة وسطوة وقوة.

2-ومن الانحرافات: الوقوف مع ظلم السلطة، وتبريره، أو التهوين منه، والبحث عن مخارج وتأويلات له، بما هو مشاركة ف

الظلم وإقرار له وإعانة عليه، وهو أمر محرم قطعاً ف الشريعة، لا يمن أن يصدر من أدن متعلم فضلا عن أحدٍ من فقهاء

الإسلام البار.

3-تحريم الوسائل الحديثة الت ه من قبيل الأدوات الت تحفظ الحقوق وتصون الحرمات وتمنع المظالم بسبب أنه مخالف

لقول الفقهاء ف التغلب، وهذا قصور علم  ظاهر، فالوسائل لها احام المقاصد، وما لا يتم الواجب إلا به فهو واجب.

4-كما ضيقت وسائل الإصلاح والإنار فما عاد ثم إلا مسلك واحد فقط هو النصيحة السرية، ولو أن هذا المسلك كان خياراً

اجتهاداً مصلحياً لان مقبولا كخيار تقديري متعلق بالمصلحة والمفسدة، إنما زاد الأمر حت أصبح أصلا من أصول الإسلام

ومنهجاً للسلف من خالفه فهو ضال مبتدع!

5-توسيع القول بالبغ ليتجاوز صورة (الخروج المسلح) الت نص عليها الفقهاء لتشمل كل من له موقف أو اجتهاد ينتقد فيه

بعض أخطاء السلطة، بل وزاد الأمر فلم يقتصر الأمر عل إلحاقهم بالبغاة، بل وتركت الشروط الفقهية المتعلقة بأحام البغاة

وكيفية التعامل معها، وتجاوزوا ذلك كله وقفزوا حت ألحقوهم بالخوارج الفرقة العقدية المشهورة.

فالبغاة الذين يخرجون بالسلاح يتفق الفقهاء جميعاً أنه لا يجوز التعرض لهم قبل إزالة مظلمتهم وكشف دعواهم، ونجد عند

كثير من الفقهاء  أنه يجب القتال مع الإمام إلا إن أبدوا ما يجوز لهم القتال كأن ظلمهم أو ظلم غيرهم ظلماً لا شبهة فيه بل

يجب أن يعينوهم حت ينصفهم ويرجع عن جوره.  (انظر: شرح فتح القدير 5/336)

بينما يقول بعض المعاصرين فيمن يتلم ناصحاً بلسانه ما هو أشد بثير مما يقوله الفقهاء فيمن يخرج بسلاحه!

6-كان الموقف الفقه متعلقاً بعدم الخروج وقتال السلطة، فتحول عند عدد من المعاصرين إل التطبيل والثناء الفارغ

والتبجيل المحض بمناسبة وغير مناسبة، وامتحان الناس وتخوينهم، وجعل مواقف السلطة معياراً للولاء والبراء وصدق

الانتماء إل السنة او البدعة.

7-رفض الاختيار والشورى والرضا، والحم بأنها أفار وافدة متأثرة بالسياق الليبرال والعلمان، وأن هذا مخالف لفقه

السلف فيما يعرف بفقه التغلب.

هذه أبرز الانحرافات المعاصرة الت ساهمت ف تشويه موقف الفقهاء المتقدمين، لنها من قبيل الانحرافات الت لا يتحملها



فقهاء الإسلام، وليس لها علاقة بذات الموقف الفقه من التغلب، وإذا كان خطأ بعض الناس ف فهم النظرية يعن بطلانها

فأظن أننا يجب أن نبطل كل شء، فحت الإسلام نفسه قد ارتبت كثير من الانحرافات ونسبت إليه، بل حت من ينتقد

الحرية! فهل تتحمل النظرية التطبيقات المنحرفة الت بت فظائع شنيعة ونسبت إلالتغلب بسبب الحرية يعلم أنه قد ارت

تنتسب إليها؟

فسياقنا هنا ليس منعاً من نقد الأخطاء الفقهية –المعاصرة والتراثية‐ فهذا سلوك إيجاب صح، ولا إشال ف نقد موقف أو

فتيا أو رأي ما،  إنما الخلل أن تعمم هذه الأخطاء عل النظرية وه لا تقر ذلك ولا تؤدي إليه، وأن يعمم عل جمهور الفقهاء

الذين كانوا متجنبين لمثل هذه الأغلاط.

فالموقف الفقه لا يناف السع للإصلاح قدر المستطاع وبما لا يترتب عليه مفسدة اعظم، ولا إل إنار المنرات والمظالم

والحيلولة دون وقوع المحرمات، بل وحت التغيير باليد بضوابطه ليس منافياً لهذا القول الفقه بإطلاق.

ذلك أحمد أيضا ف التغيير باليد لا يستلزم القتال وقد نص عل“ :(م، لابن رجب 69جامع العلوم والح) :قال ابن رجب

رواية صالح فقال التغيير باليد ليس بالسيف والسلاح فحينئذ جهاد الأمراء باليد أن يزيل بيده ما فعلوه من المنرات مثل أن

يريق خمورهم أو يسر آلات اللهو الت لهم أو نحو ذلك أو يبطل بيده ما أمروا به من الظلم إن كان له قدرة عل ذلك وكل

ذلك جائز وليس هو من باب قتالهم ولا من الخروج عليهم الذي ورد النه عنه فإن هذا أكثر ما يخش منه أن يقتله الأمراء

وحده وأما الخروج عليهم بالسيف فيخش منه الفتن الت تؤدي إل سفك دماء المسلمين).

حين تصل بالبحث إل هذه الجزئية سيظهر للعاقل حجم الجناية والبغ الذي مورس عل الرأي الفقه من قبل المشوهين

المعاصرين، حت شعر بعضهم بالحرج من شناعة هذا التشويه مع كون الرأي الفقه لا يحمل كل هذه الشناعة، فصار يقول

إن ثم فرق بين ترك القتال والطاعة لأجل المصلحة والمفسدة وبين أن تصبغ عل هذا النظام المشروعية الدائمة؟

والحقيقة أنك حين ترفض القتال المسلح، وتريد الإصلاح للنظام بحسب المستطاع، وتقرر الطاعة ف المعروف، فون

النظام بعد هذا أعط مشروعية أو لم يعط مشروعية ليس بذي أثر كبير، فالثمرة العملية من المشروعية مقررة، فلا أثر كبير

للخلاف ف التسمية، اللهم إلا ف مسائل محددة لا تتجاوز ربما ثلاث قضايا مؤثرة ،  لنها عل كل حال تبق هينة لا تستحق

أن تجعل أحد القولين معتبراً والآخر كارثياً!

يقال هنا عادة: أن القول بعدم الخروج  يعن أنك تعط صاً مفتوحاً لأي خارج عل الأمة أنه سيسمع له ويطاع بما يجرئهم

عليه فتون مشاركاً له.

الأسئلة، وه ال يصور الخارج المقاتل وكأنه داخل لصالة الاختبار فهو يذاكر المقرر جيداً ليعرف كيف تأتوهذا الاش

للثورات والخروج المسلح، فالخارج يعرف أن وسيلته الوحيدة الفعالة ه رؤية بعيدة جداً عن الفهم البسيط للواقع التاريخ

القوة العسرية، فيسع لحشد ما يمن، ويعرف أن الناس لن يخضعوا له بناء عل تقوى منهم أو قناعة عقلانية أو منطق

فقه، إنما سيخضعون له بالقوة والنفوذ.

فسواء قال الفقهاء حمك باطل أو غير باطل، هو يعرف أساساً أن المؤثر ليس هذه الفتيا، وأن تأثيرها سيون محدوداً

وبإمانه بل سهولة أن يتجاوز تأثيرها إذا تمن، ولهذا فالذي يحول دون الخروج عل السلطة ليس أن تقرر أن سلطتم غير

معتبرة، بل أن تضع قوة تحول دون خروجهم، أما بدونها فأنت مثل من يقول إن السارق سيترك السرقة من المال العام

والخاص لأن الفقهاء يقولون أن أخذك للمال غير مشروع!

سابعاً: إذن، فقول الفقهاء ف التغلب لا ينف الإصلاح، ولا إنار المنرات، ولا الاستفادة من الأدوات الحديثة ف سبيل قيام

نظام حم يحفظ الحقوق ويمنع المظالم.



والملفت أن من يستهجن موقف الفقهاء من التغلب هم أنفسهم يقررون التغلب لن بطريقة أخرى.

فأكثرهم لا يرون الخروج المسلح لقتال الحومات، ولا يرى التغيير بالقوة، بل ولديهم موقف عنيف من التيارات الت تسلك

منهج التغيير بالقوة.

نة وبحسب المصلحة، فهو إذن يعيب الفقهاء السابقين علفإذا كان يرفض التغيير بالقوة، ويرى الإصلاح بالأدوات المم

أيش؟

هذا هو ذات منطق فقه التغلب بقضه وقضيضه، فتعجب كيف ييل الشخص أقس الشتائم لذات الموقف الذي يرى أنه هو

.الموقف العقلان

بل من الظريف أنه بعد الانقلاب العسري ف مصر، وبعد بداية اعلان المظاهرات والاعتصامات، وتوقع الثير وقوع

انشقاقات ف الجيش أو احتراب داخل كتب كثير ‐ممن كانوا يستخفون بنظرية التغلب‐يطالبون المتظاهرين بالتعقل

وموازنة الأمور والنظر ف المصالح اللية.

أليس هذا هو فقه التغلب؟

طبعاً لا، بل هو أبعد منه بثير، إذ سحب منطق التغلب إل آخر نقطة مما لم يدر بخلد فقهيه.

ما تفسير هذه الازدواجية؟

لماذا يتعامل الشخص مع واقعه بعقلانية فيراع ميزان المصالح والمفاسد، ويتفهم الأمر بالواقع، ف نفس الوقت الذي يعنف

الفقهاء ويحتقرهم لأنهم أعملوا الميزان؟

أعتقد أن السبب يعود أن الشخص لا يدرك حجم المفاسد والمصالح ف الأزمان السابقة، فلا يتفهم موقف من يراع الدماء

والأموال والأعراض، لأنه ينظر بشل تجريدي كل لا يستحضر مثل هذه التفصيلات، وأما ف واقعه فهو مدرك له جيداً 

فيون لها أثر ف أحامه وآرائه.

ربما يقال إن الربيع العرب قد غير الموازين فأصبح ثم مطالبة بالتغيير لتلك النظم.

حسناً، سنتجاوز الحديث عن كون الربيع العرب ليس له إلا سنوات قليلة فلا يصح الاعتماد عليه.

حت الآن لا أحد يطالب بالتغيير العسري، وإنما تقتصر المطالبات بالتغيير السلم، فثم إقرار بشرعية الدولة القائمة، كما

أن التغيير للأنظمة لا يون ف بداية الحراك وإنما يون ف فترات لاحقة، فالمظاهرات السلمية الأول لا تطالب بتغيير

الأنظمة إنما تطالب بالإصلاح، ه إذن مستحضرة لميزان المصالح والمفاسد، حت بعد ان تتطور المطالب فه تطالب

ري ، وهو معطإلا بعد الانتقال للعمل العس لالدولة لا إلغاء مؤسسات الدولة جميعاً،   ولا تتجه للتغير ال ء فبتعديل ش

جديد غير الرؤية تماما، ولم ين أحد قبل العمل العسري يقول به.

إذن، فذات المنطق الذي يعاب به الفقه السلف هو نفسه المنطق الذي يعمل به من ينتقدهم من دون أن يشعر.

ثامناً: أن الصورة الذهنية السائدة عند كثير من المعاصرين عن حم التغلب ف التاريخ الإسلام أن الناس كانوا يعيشون

ف ظل أنظمة طاغية مستبدة قهرت الناس، وأن رؤيتهم للخلاص كانت واضحة جداً ه ف الخروج عليها وإقامة أنظمة

بديلة،  غير أن القول الفقه بمنع الخروج قد كرس هذا الواقع المنحرف فما عاد ثم إمانية لإصلاحه بسبب الخلل الفري

ن لم يستطع أن يقيم نظاماً شرعياً بديلاام من هو صالح فاضل لالذي صار يحارب أي جهد للإصلاح، بل وجد من الح

بسبب الفقهاء لم يخدموه!

.نقد الموقف الفقه تب فن هذا هو فحوى كثير مما يقد تختلف الصياغة ل

حسناً، هل كان الوضع ف التاريخ بهذه اليفية؟ هل الثورات توقفت بسبب الموقف الفقه؟



التاريخ يقول لا، بل حركة الثورات والخروج المسلح كانت حركة دائمة مستمرة لم تتوقف، وما أن تقف ف بلد حت تشتعل

ف بلد آخر، وقامت عل إثرها دول وسقطت دول، ولا ياد يمر حم سلطان من سلاطين أي دولة ف التاريخ الإسلام من

دون أن يقع ف عهده حوادث عصيان مسلح وثورات متلاحقة، منها ثورات نجحت فأقامت دولا، ومنها من نجح جزئياً،

ومنها من فشل.

وجميعها باختلاف أحوالها ونتائجها وأهدافها لم تغير من  واقع التغلب شيئاً، فه تستبدل نظام تغلب بنظام تغلب آخر مثله

توهم أن الناس كانوا ساكنين بفعل الموقف الفقه أو أحسن منه أو أسوء، المهم أن التغلب هو السائد، وعليه فالرؤية الت

وأنهم لو خرجوا لأنهوا عهد الظلم والقهر ودخلوا ف ربيع الحرية والسعادة رؤية حالمة  ترسم شيئاً لا علاقة له بما كان

يجري ف التاريخ.

ولهذا فل الحركات المعارضة تخلت تدريجياً عن رؤيتها للخروج والقتال، فالخوراج وهم أشد الفرق شجاعة ويقيناً بأفارها

وصلابة ف مواقفها تفت تدريجياً فما بق منهم إلا الإباضية ولا تحمل ه الان من هذا الفر شيئاً يذكر، والمعتزلة الذين

كانوا يرون الأمر بالمعروف والنه عن المنر من أصولهم العقدية البرى تراخوا كثيراً فدخلت ف مضامينهم العقدية

موازين المصالح والمفاسد، وهو نتاج طبيع لإدراك يقين قطع لميزان مفاسد ومصالح لا يختلف عليه عاقل، وهو ما لا

يريد أن يفهمه كثير من المعاصرين الذين يحملون

التاريخ حالة سخطهم ويأسهم من إصلاح واقعهم!

حين  تستحضر هذا المعن التاريخ الظاهر الممتد خلال عشرات القرون من عشرات الحومات ف مشارق الأرض

ومغاربها تبدو لك سذاجة الفرة الت تحمل الفقهاء تبعة التفريط ف كتابة رؤية فقهية متاملة لشل الدولة، وأن غياب هذا

التصور الفقه كان سبباً ف ترسيخ التغلب وتمدده وتعمقه، وكأن الاشالية ف أن الناس ينقصهم معلومات لم ينجح الفقهاء

ف كتابتها لهم! مما ترسمه هذه الرؤية الحالمة ولا يعرفه التاريخ أنها تتوهم عهود التمن والاستقرار للأنظمة السابقة عهود

قهر وتسلط عل الإنسان لن يزول إلا بالخروج عليها، بينما واقع التاريخ يشهد أن الحرية والعدل والحقوق كانت ف أحسن

درجاتها ف عهود الاستقرار والتمن وثبات الدول، وأن أقس حالات الظلم والطغيان وانهاك الحقوق وقعت ف حالات

الخروج والثورات والاقتتال والانتقال بين أنظمة الدول.

وه قضية بدهية لا تخف عل أدن قراءة ف التاريخ الإسلام، ومن يع هذه النتيجة سيون متفهماً للموقف الفقه وواعياً

بأثره عل حفظ الحقوق وصيانة حرياتهم، اما من يرسم الصورة الحالمة فهو يتوهم أناساً مبلين ف القيود يذوقون مرارة

الذل والهوان وليس بينهم وبين الانطلاق والنجاة سوى فتوى عالم  وقفت سداً بينهم وبين الحرية! فمن الطبيع حينها أن

يشعر بحالة احتقان وغضب شديد من تلك  المدرسة الفقهية الظالمة، الت أوجدها طبعاً ف رأسه!

سآت للموضوع من زاوية أخرى:

ما حال الناس ف ظل الدولة العباسية مثلا مع النظام الذي يحمهم؟

هل الصورة ف أذهانهم صورة نظام مستبد يريدون التخلص منه ويبحثون عن أي نظام آخر يخلصهم منه لولا أن سيف

الرأي الفقه لهم بالمرصاد فما جعلهم قادرين عل الخروج منه؟

حين نتجاوز أول نشوء الدولة، فلن يشك قارئ لتلك المرحلة أن للدولة العباسية مشروعية عميقة ف نفوس الناس، وأن

المشروعية بلغت ف رسوخها ما جعل الحومات المسيطرة عل الدولة والت تمنت ف جعل خلفاء بن العباس ف مقام

(الصورة) و (الهيل) 

لم تتجرأ عل إنهاء الدولة تماماً، لسبب بسيط هو خوفاً من نفور الناس بسبب أن الخلافة لها عمق كبير ف نفوسهم، حت إن



العباس عل ون أول صنيع يقوم به هو أن يخطب لبنالمدينة ثم ي المشرق او المغرب يسيطر عل الدولة ف الخارج عل

منابرها، وهو إجراء شل لا أثر له سوى أن يطمئن الناس أنه تابع للدولة لا خارج عنها.

وهو مؤشر يقيس لك وزن الدولة ف نفوس الناس، وهو موقف طبيع من الناس لأنهم ينظرون إل أن بقائها أحفظ لحقوقهم

من زوالها وتقطّع بلادهم بين ثائر هنا وهناك.

هل هذا يعن نف (الظلم) و (الطغيان) و (انتهاك الحقوق) الخ.

إثبات هذه المظالم أو نفيها، إنما ف رة، فالقضية هنا ليست فتماسك الف عل طبعاً لا، وأريد من القارئ أن يحافظ مع

إثبات أن كثيراً من المعاصرين يتصور الواقع التاريخ بشل مختلف تماماً، ثم يحاكم الرأي الفقه من بعده بشل يشعرك

بشناعة وقبح لا تحتمل، فحين ترسم المشهد كما هو وتقرأ التاريخ كما كان فإنك ستقرأ الرأي الفقه بشل موضوع بعيداً

عن أثر هذه الرسوم المشوهة.

يأت هنا سؤال مشروع، يقول: إن الأمور الآن تغيرت وأصبح ثم تطوراً ف أساليب الحم، وما كان مستحيلا ف السابق

أصبح ممناً الآن .. الخ.

جميل جداً، وهذا ما أريد الوصول إليه، أن يون النظر والمنطلق ف الواقع وإمانياته، وتبحث ف أدواته، وتحاكم الآراء

والنتائج المعاصرة بناء عليه، وسيون النظر حينها نظراً موضوعياً معتدلا، فلا نسقط عل المتقدمين إخفاقات المعاصرين!

تاسعاً: إن الصورة الحالمة المشوهة توهم الغارق فيها وكأن نظام التغلب كان حالة نشاز مرفوضة، وأن ثم أنظمة للشورى

والاختيار جاهزة متوفرة وقف الفقهاء دون تحول الأمة إليها، وأن الأمور كانت متيسرة لولا الفقهاء، ومن الطبيع بعدها أن

يحمل ف قلبه غلا عظيماً عل هذا المتسبب.

وحين نتخلص من حدود هذه الخارطة المرسومة ونستقرئ التاريخ نجد أن التغلب كان نظاماً سائداً عاما ف بلاد الإسلام

وف غيرها، وأن الأمور بعد العصور الأول لدولة الإسلام أصبحت ملاً عضوضاً ينتقل من ملك إل ملك، ومن حم متغلب

إل حم متغلب، وحينها فالفقيه ينظر ف واقع معين فيتخذ الموقف بناء عليه لا يتخيل صورة حالمة فيجتهد بناء عليها.

فالواقع أن حم المتغلب لن يزول إلا بحم متغلب مثله، قد يون خيراً أو شراً منه، فأيهما أقرب للعقل والعدل ولحفظ

ف م واحد وتسعح حقوق الناس أن نتقلب بين أنظمة متغلبة وتضيع فيما بينها الدماء والحقوق،  أم أن نستقر عل

إصلاحه بقدر ما نستطيع؟

استمر التغلب قروناً متطاولة، ف أصقاع مختلفة، وسقطت دول عل إثر دول، وما تغير نظام التغلب أبداً، ما سبب هذا؟

هل لأن الفقه وقف حجرة عثرة أمام الطريق؟

هل لأن الفقهاء لم يقدموا للأمة مشاريع فقهية تحدد لهم شل دولة تقوم عل الشورى والعدل والتداول السلم للسلطة؟

هل ذلك راجع لقصور فقه لم يستطع أن يقدم للأمة حلولا لهذه المشلة السياسية؟

إذا كان عمر بن عبد العزيز – وهو عمر بن عبد العزيز‐ ف كمال عدله وورعه، وف تقصيه الشديد لمرضاة اله، وكان

خليفة للمسلمين جميعاً، وجاء حمه ف وقت  قوة الدولة وتمنها وخضوع الناس لها، وكان له من التمن والسيطرة ما لا

يخف، حت توقفت ثورة الخوراج ف زمانه فما عاد ثم من يعترض عل سياسته، لم يستطع ‐رحمه اله‐ أن يغير شل

الدولة فيعيدها شورى، بل لم يستطيع حت أن يتخذ قرار تغيير ول العهد من بعده وهو يزيد بن عبد الملك فيعهدها إل غيره،

وكان يقول رحمه اله عن القاسم بن محمد (تاريخ ابن عساكر 49/178): “لو ان ل من الأمر شء لوليته الخلافة”.

قبل الختام:

إن الهدف من هذا المقال كله هو عرض الموقف الفقه الذي سله كثير من فقهاء الإسلام، وتفسير سياقاته الشرعية



والتاريخية، وحين يفهم الموقف كما هو فإن هذا يبدد عامة الأوهام والخيالات الت نسجتها حالة التجن والبغ المعاصرة،

يظهر من خلالها أن هذا الموقف الفقه موقف عقلان عميق، مراع لمصالح الأمة، مستحضر للدلائل الشرعية، وأن أكثر

النقد المعاصر له هو نقد لحالة موجودة ف أذهانهم لا تعبر عن حقيقة الموقف الفقه، ففهم الموقف الفقه كما هو كافٍ

لشف حالة التشويه، ولشف حالة الغلو والزيادة الت تتدرع بها.

مدرسة تراثية حت ولا معتمداً عل ،إن  المظالم والانحرافات والانتهاكات الحقوقية المعاصرة ليست ناتجة من رأي فقه

رأسه، فالإصلاح ينطلق من الواقع، ومن البحث ف يسقط الفساد عل من الخلل حتون بإصلاح ميتوهم أحد أن الحل ي

مجالاته وعوائقه وتحدياته، وحين ينطلق الشخص منها سيدرك حجم أثر الرأي الفقه وسيضعه ف مانه الطبيع وستخف

حركة التسويق الإعلام للتشويه.

أما حين يترك الشخص ذلك كله، ويرحل بعيداً فينزل (حنقه) و(غضبه) عل التاريخ الذي جاء له بهذه الإشالات، ويهاجم

لة وهروب من الحل وضعف عن مواجهة الحقيقة،  ويبقالفقهاء الذين أرسلوا له مصائب هذا الواقع،  فهو استسلام للمش

أن متطلبات الإصلاح ثقيلة، ولهذا من الطبيع أن تحرف مسار الثير ليعس الطريق فيجعل مسار الإصلاح يبدأ من

(الإصلاح الفري والشرع والدين والتاريخ والعقدي والثقاف..) إل آخر كل ما هو خارج عن محل الإشال.

التقرير

المصادر:


