
-1-

حمل النساء عل عل الأفعال فيجعلونها هدفاً للتغيير، فيحرصون مثلا أكثر المربين والدعاة والمصلحين ينظرون إل

الحجاب أو صرف الرجال عن التدخين.

ولن "الأفعال" لا تنفصل أبداً عن "الأفار"، أو بعبارة أخرى: "إن عالَم الأفعال ليس سوى ترجمة وامتداد لعالَم الأفار" كما

كان يقول مالك بن نب ‐رحمه اله‐. فإذا أردت التغيير الحقيق فلا تهتم بالأفعال، بل غير الأفار تتغير الأفعال تبعاً لها.

 

لو أن أحدنا رأى ‐عل سبيل المثال‐ صبياً يعتدي عل قطة أو عل ولد ضعيف فسوف يزجره وينهاه، وقد يمنعه باليد

فيحبسه عن العدوان. لقد نجحنا فعلا ف وقف العمل السي، لننا لم تنتبه إل أن الدافع الذي حمل الصب عل عدوانه الأول

ما يزال موجوداً، وإذن فسوف يرره مرات ومرات.

إنك تغير الفعل السي فتقوم بالعمل الأسهل، ولنه حل مؤقت لا يدوم. ما الحل الأفضل؟

إنه العمل الأصعب: تغيير الفرة أو القناعة الت دفعت الصب إل العدوان أصلا، وه فرة (أو سلسلة أفار) بسيطة:

"القوة تصنع الحق.

أنا قوي، إذن من حق أن أصنع بالضعيف ما أشاء". عليك أن تصحح تلك السلسلة: "القوة لا تصنع الحق ولا تغير الجواهر،

فيبق الحق حقاً ولو كان ضعيفاً والباطل باطلا ولو كان قوياً.

أنت قوي ولن يوجد من هو أقوى منك، وعندما تجعل قوتك مسوغاً للاعتداء عل من هو أضعف منك فإنك تجعل قوةَ غيرك

مسوغاً للاعتداء عليك".

إذا صحح الصب أفاره السلبية عن القوة والحق والعدوان فسوف يمتنع عن الاعتداء عل الضعفاء ف تلك المرة المفردة

وف سائر الأوقات.

-2-

إصلاح القشور وإصلاح الجذور
الاتب : مجاهد مأمون ديرانية
التاريخ : 30 سبتمبر 2013 م

المشاهدات : 5319



إن تغيير الأفعال عمل بسيط وساذج، سريع ف نتائجه لنه قصير ف عمره. تغيير الأفار أصعب منه وأطول عمراً، لنه

ليس غاية المطاف كذلك، فما هو التغيير الأسم الذي يدوم أثره وتنتشر بركته؟

إنه تغيير القيم، وهذا هو لب منهج التغيير الإسلام الذي قل أن يتنبه إليه المربون والمصلحون.

إن الإسلام لا يقول للطفل "لا تقطع ذنب الهرة الصغيرة" وللبير "لا تأكل مال الأجير الضعيف" وللمرأة "لا تحمل خادمتك

الضعيفة حمل أربعة من الرجال الأقوياء"... إن ديننا العظيم يبن القيم البرى، كالرحمة والعدل والخير والإحسان، فتستقر

ف عقل المسلم الواع وف شعوره اللاواع وتصبح ه الأصل الذي منه ينطلق كل عمل وينبثق كل سلوك.

إذا زرعنا أمثال تلك القيم الصالحة ف نفس الصب الذي اعتدى عل الضعفاء ‐ف مثالنا السابق‐ فلن يتوقف عن ذلك

ه من الأقوياء من الاعتداء علاس الفضيلة فيمنع غيره من جنود الخير وحرفحسب، بل إنه سيصبح هو نفس الفعل السي

الضعفاء.

هذا هو التحول الأهم عل الإطلاق، وهو الإصلاح الحقيق، لأن تغيير الأفعال لا يدوم، وهو يحتاج إل قوة رادعة من الخارج،

.الفعل السي نهائياً أو غابت غياباً مؤقتاً عاد الإنسان إل فإذا زالت القوة زوالا

أما القيم فإنها تبق غالباً إل آخر العمر، وه تولّد فعلا ذاتياً، أي أن المحرك للفعل الطيب سيصبح محركاً داخلياً من داخل

النفس وليس محركاً خارجياً من خارجها.

عندما يرب المرء عل الرحمة والعدل وتُنم هذه القيم حت تستقر جذورها ف أعماق نفسه وتسيطر القناعةُ بها عل منطقه

وعقله فإنه لن يظلم أحداً ولن يعتدي عل أحد، لأنه ‐لو فعل‐ سيقع ضحية لعقاب فظيع، هو "تأنيب الضمير" أو "لوم

النفس"، وهو عقاب كاف يردع صاحبه عن القسوة والظلم والعدوان. وهنا نصل إل تملة مهمة لمقالة "الإصلاح بالدعوة"

الت نشرتها قبل أيام.

-3-

قلت ف تلك المقالة إن الدعوة والإقناع هما الطريق إل الحياة الإسلامية الصحيحة، وإن النب ‐صل اله عليه وسلم‐ لم

يعتمد عل الشُّرط والحرس لفرض الإسلام عل الناس، بل رب الإيمانَ ف نفوسهم وزرع ف قلوبهم خوف اله، ثم أخبرهم

حمايته وتطبيقه. قلت ذلك فاعترض عل اس علم عليهم فاستجابوا لقانون الإسلام وكانوا هم الحره لهم وما حربما أحل ال

قوم وقالوا: فأين القانون وأين الثواب والعقاب؟

أنا لم أقل إن الناس يعيشون بلا قانون. إن القانون هو الذي يحفظ الحقوق وينظم الحياة ويمنع الظلم والعدوان، والقانون

يحتاج إل قوة تحميه وتمنع مخالفته، والقوة لا تعمل إلا من خلال منظومة "الثواب والعقاب". ولن سلطانَ القانون والردعَ

بالعقوبات العملية هما خط الدفاع الأخير للجماعة المسلمة ولل جماعة بشرية صالحة.

إن العقاب والثواب هما اس التربية وأساسها بلا ريب، ولنهما يصبحان مفهومين "حيوانيين" لا مفهومين "إنسانيين" إذا

نُظر إليهما بمعناهما الحس (البدن) المجرد، فأنتم ترون حيوانات السيرك كيف تقوم بالحركات والاستعراضات وف يد

مدربها السوط وف جيبه قطع الحلوى، فإذا أخطأت جلدت وإذا أحسنت منحت الحلوى! فلما تجلّ العقاب ف شله

الحس كان أقرب إل النهج الحيوان، وكلما اعتمد المربون عل هذا الأسلوب ‐الآباء ف البيوت والمعلّمون ف المدارس‐

كانوا أقرب إل إنتاج نماذج حيوانية منهم إل إنتاج نماذج إنسانية.

-4-

لا يصبح الثواب والعقاب إنسانيين إلا عندما ينتقل مصدرهما من العالم الخارج إل العالم الداخل للإنسان، من الرادع



المنفصل عن النفس (الأب والأم أو المعلم ومدير المدرسة أو الشرط والمحمة) إل النفس ذاتها. هذا الرادع هو ما نعبر

عنه ف كلامنا المتداول بلمة "الضمير"، ويسميه علماء النفس "الذات العليا"، وهو الذي عبر عنه القرآن بصفة "النفس

اللوامة"، والت بلغ من أهميتها وعظمتها أن أقسم بها اله ذو العظمة والجلال (أجمع المفسرون عل أن "لا أقسم" ف الآية

بمعن "أقسم"، واختلفوا ف تفسير "لا" عل تفصيل تجدونه ف كتب التفسير).

هنا تأت مسؤولية المربين من والدِين ومعلمين، فلما كانوا أميل إل القسوة ابتعد أبناؤهم وطلابهم عن الإنسانية واقتربوا

‐ الإنسانية وأبعد عن البهيمية. "الإنسان" السوي الرحمة صار الأبناء والطلاب أقرب إل من البهيمية، وكلما كانوا أقرب إل

لا المخلوق الحيوان البهيم الذي له من الإنسان صورته فحسب‐ هو الذي يبلغ ضميره من القوة أو نفسه اللوامة من

الفاعلية درجةً تجعل الضرب والحبس أهونَ عليه من لوم النفس وتأنيب الضمير!

مثل هذا الإنسان السوي إذا اعتدى عل مخلوق أو آذاه فإنه يلق من نفسه وضميره عذاباً يفوق العذاب الذي يمن أن يوقعه

عليه القانون، وذلك النوع من العقاب أعظم من كل عقاب. وإذا أحسن إل مخلوق فإنه يلق من نفسه وضميره مافأة أعظم

من المال والشر والتقدير الت يمن أن يلقاها من الناس، وذلك النوع من الثواب أعظم من كل ثواب.

-5-

وهذا نجد أن "آلة الثواب والعقاب" ما زالت تعمل، ولنها ارتفعت وارتقت من الدّرك الحيوان البهيم إل درجة سامية

راقية لا يعرفها إلا أصحاب الفطَر السوية من بن الإنسان.

ك وأنت تقدم المساعدة والعطاء للضعفاء والمحتاجين تجدْ أنك حصلت علشعور رب محسوس؛ تذكوهذا أمر مجر

المافأة الفورية، إنها مافأة السعادة والرضا عن الذات.

وبالمقابل يستطيع كل واحد منا أن يتذكر شعوره بعد اقتراف ذنب من الذنوب (ومن ذا الذي لم يقترف قَطّ ذنباً؟) وكف بمثل

هذا الشعور عقاباً لذي الحس السليم.

إن أصحاب الفطَر الصحيحة والنفوس السوية يخضعون ف أعمالهم وف سلوكهم لتأثيرات آلة الثواب والعقاب، ولنهما

ثواب وعقاب ذاتيان لا خارجيان، نفسيان لا بدنيان، إنسانيان لا بهيميان.

وهذه الآلة المحمة تحرس منظومة من "القيم الصالحة" الت تهدينا ف درب الحياة، فتقودنا إل النجاح والسعادة ف الدنيا

وإل مثلهما ف الآخرة.

هذا هو المنهج الذي اتبعه النب عليه الصلاة والسلام لإخراج "الجيل القرآن الفريد" (كما سماه سيد قطب رحمه اله)، وهو

نفسه المنهج الذي يهدينا إليه القرآن لصناعة الجماعة المسلمة ف كل عصر من العصور، ولن نجد منهجاً غيره لإصلاح

سوريا والسوريين اليوم.

إنه منهج إصلاح الجذور، أما تغيير الأفعال بالقوة فإنه إصلاح القشور. شتّانَ بين إصلاح القشور وإصلاح الجذور!

*   *   *

الخلاصة:

إن التربية الجيدة ه الت تُنش قيماً صحيحة سوية تحرسها "آلة الثواب والعقاب" الإنسانية الت فهمنا الآن طبيعة تركيبها

وطبيعة عملها، وإن بناء القيم الصالحة هو الأساس المتين لمشروع التربية كله، وكل مشروع تربوي يعتمد عل تغيير الأفعال

بالقوة ويرتز عل طبقة أدن من طبقة القيم لن يتَب له العمر الطويل.

 



الزلزال السوري

المصادر:


