
ف بداية كل مأساة إسلامية يثير بعض الناس قضية متررة، وه (حم مناصرة المسلم المبتدع أو العاص)؛ فلما بدأ

الجهاد الأفغان الأول ضد الاتحاد السوفييت البائد تحدث بعضهم عن حم مناصرة المبتدعة والجهاد ف صفوفهم، ثم أثيرت

هذه المسألة ثانية ف إغاثة الصومال والبوسنة والهرسك وكوسوفا والنيجر.. وأخيراً ف فلسطين، وأحسب أن هذه الإثارة

المتررة تمثل خللا ظاهراً ف المنهج، واضطراباً بيناً ف التفير، والناس إزاء ذلك طرفان ووسط:

 

 

فالطرف الأول: الذي يهوِن من شأن البدع مهما كان انتشارها ورسوخها، ويغض الطرف عنها تماماً بحجج متعددة، أشهرها:

(وجوب وحدة الصف)، وأن الوقت ليس وقت جدل كلام؛ فالصفوف إما أنها تُقصف بنيران الأعداء، أو أنها تتلوى جوعاً

ومسنة..!

فيأمر بهجر أصحابها مطلقاً، وخاصة ف ،ّم من شأن البدع تعظيماً شديداً يتجاوز الحد الشرععظالذي ي :والطرف الثان

فقه التوبيخ
الاتب : أحمد عبد الرحمن الصويان

التاريخ : 22 يوليو 2013 م

المشاهدات : 10038



ظل المأساة، ويهوِن من مساعدتهم ومناصرتهم، وربما استدل بعضهم بما رواه ابن أب عاصم عن عل بن بار قال: (كان

ابن عون يبعث إل بالمال فأفرقه ف سبيل اله، فيقول: لا تعط قدرياً منه شيئاً. وأحسبه قال فيه: ولا يغزون معم؛ فإنهم لا

ينصرون)[1]

والحق ـ والعلم عند اله ـ وسط بين طرفين، وهو الجمع بين واجب المناصرة وواجب التوجيه والتعليم وتصحيح العقائد

والعبادات والأخلاق.. ونحوها من شرائع الإسلام، وليس من الشرع أن يسلَم المسلمون للعدو الافر، أو يتوان ف نصرتهم،

أو يتركوا للمجاعة بحجة وقوعهم ف بعض البدع والمعاص؛ فيف إذا كان أمرهم قائماً عل الجهل؟!

وقد صح عن رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: (المسلم أخو المسلم لا يظلمه ولا يسلمه)[2]، وهل هناك خذلان للمسلم

أشد من تركه لقمة سائغة بيد عدوه الافر، أو تركه يتقلب تحت رح المجاعة حت تفتك به وبنسائه وبصبيانه الصغار..؟!

وعل ذلك فإن أرى أنه من المفيد تأكيد الأمور الآتية:

أولا: أنَّ البدعة شأنها عظيم، وقد ثبت عن رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ قوله: (.. فإنه من يعش منم فسيرى بعدي

اختلافاً كثيراً؛ فعليم بسنت وسنة الخلفاء الراشدين المهديين، وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل

محدثة بدعة، وإن كل بدعة ضلالة)[3]، ولا يجوز بحالٍ الرض بالبدعة أو التهوين من شأنها ؛ بل يجب أن تأتلف الجهود

لتنقية الدين من شوائب الضلالة، ويتأكد ذلك ف حال الجهاد ف سبيل اله تعال، الذي يجب أن يعمل المسلمون وبل

.ه تعالين بإذن السلامة صفه ونقائه منهجياً وعقدياً وتربوياً، فذلك من أعظم أسباب النصر والتم مستوياتهم عل

والجهاد إنما امر أن يرفع لواؤه لحماية بيضة الدين الصحيح، وإعلاء سنة سيد المرسلين ‐صل اله عليه وسلم‐،

والمجاهد الذي بذل نفسه لإعلاء كلمة اله تعال يجب عليه أن يحرص عل لقاء اله ‐ تعال ‐ طاهراً من كل أدران السوء.

ثانياً: أن الأمة الإسلامية مرت بقرون متتابعة من التخلّف وهجر السنة واندراس العلم، وأصبح الجهل منتشراً بين عامة

المسلمين؛ فالشعب الأفغان مثلا لا يتجاوز عدد المتعلمين فيه نسبة 5% تقريباً، ونسبة من هؤلاء المتعلمين تعلمهم للشرع

ليس بذاك المتين، ومن المتوقع أن تنتشر عندهم البدع والخرافات المتوارثة، وقل نحو ذلك ف كثير من دول القارة

الأفريقية، والحل ليس بهجرهم ولا بالإعراض عنهم، وإنما يون بتأليف قلوبهم، والإقبال عل تعليمهم والصبر عل نشر

الدعوة بينهم، الأمر الذي فطن له بعض القائمين عل الجمعيات الإسلامية هناك بحنته التربوية، فلمس من كثير منهم

الصدق والجدية والاستعداد للتصحيح التدريج، فأقبل عل نشر العلم الشرع ف أوساط العامة، فوجد منهم الترحيب

بالناصح المشفق، ومثل هؤلاء لم يبقوا لنا حجة ف ترك أولئك؛ فيف يجوز الإعراض عنهم..؟!

ثالثاً: أن التناصح بين المسلمين سنَّة قائمة يجب إحياؤها والحرص عل ترسيخها وإشاعتها، ولن النصيحة لن تؤت ثمارها

لَّهناً لَعِلَي لاقَو فَقُولا لَه * َطَغ نَّهنَ اوعرف َلا اباذْه} :‐ه ‐تعالمة وحسن الخلق، قال الإلا إذا أحيطت بسياج من الح

يتَذَكر او يخْشَ} (طه: 43، 44).

وقال ‐ تعال ‐: {فَبِما رحمة من اله لنْت لَهم ولَو كنْت فَظّاً غَليظَ الْقَلْبِ نْفَضوا من حولكَ} (آل عمران: 159).

وأذكر أنن زرت بعض اللاجئين الصوماليين ف كينيا قبل عدة سنوات، فرأينا طفلا ف مركز من مراكز التغذية الإغاثية قد

علَّق تميمة، فقطعها أحد الدعاة بغضب شديد وعاتب المشرف عل المركز لرضاه بدخول هذا المبتدع..!!

فقلت له: أتظن أنَّ هذا الطفل سيعيد التميمة إذا عاد إل بيته؟!

فقال: بالتأكيد.

فقلت: إذن لم يتحقق المطلوب، فالاول أن تزيلها من عقله وتُعلّمه هدي النب ‐صل اله عليه وسلم‐ برفق، وتحرِض



الدعاة عل متابعته والأخذ بيده إل السنة الصحيحة، وستجده ‐بإذن اله ‐يبادر إل قطعها بقناعة راسخة منه.

رابعاً: هجر المبتدعة والعصاة يجب أن يون مبناه من أجل تحقيق مقاصده الشرعية، من زجر المبتدع والعاص وردهما

عن خطئهما، فإذا لم يتحقق هذا المقصود الشرع، أو ترتبت عليه مفسدة أعظم؛ فلا ينبغ الهجر حينئذ، قال ابن تيمية:

(وهذا الهجر يختلف باختلاف الهاجرين ف قوتهم وضعفهم، وقلَّتهم وكثرتهم؛ فإن المقصود به زجر المهجور وتأديبه ورجوع

العامة عن مثل حاله، فإن كانت المصلحة ف ذلك راجحة بحيث يفض هجره إل ضعف الشر وخفيته كان مشروعاً، وإن

كان لا المهجور ولا غيره يرتدع بذلك بل يزيد الشر، والهاجر ضعيف؛ بحيث يون مفسدة ذلك راجحة عل مصلحته، لم

يشرع الهجر، بل يون التأليف لبعض الناس أنفع من الهجر، والهجر لبعض الناس أنفع من التأليف...

وجواب الأئمة كأحمد وغيره ف هذا الباب مبن عل هذا الأصل؛ ولهذا كان يفرق بين الأماكن الت كثرت فيها البدع ـ كما

كثر القدر ف البصرة، والتنجيم بخراسان، والتشيع بالوفة ـ وبين ما ليس كذلك، ويفرق بين الأئمة المطاعين وغيرهم، وإذا

عرف مقصود الشريعة سلك ف حصوله أوصل الطرق إليه)[4].

افر، أو لمن ضربتهم المجاعة، باب عريض من أبواب الفتنة لهم، ربما يؤدي إلوأحسب أن هجرنا لمن داهمهم العدو ال

مفاسد أعظم، وها هم النصارى مثلا يستغلون (الفقر والجهل والمرض) ف كثير من ديار الإسلام، ويرسلون الإرساليات

النسية، والمنظمات التنصيرية لتخرجهم من الإسلام، وتقدم لهم الإنجيل ف آنية ما يسمونه بالمساعدات الإنسانية!!

خامساً: المسلم العاص أو المبتدع له من حق الولاء والمحبة والنصرة ما يوازي صلاحه والتزامه بالدين، قال ابن تيمية:

(إذا اجتمع ف الرجل الواحد خير وشر، وفجور، وطاعة ومعصية، وسنة وبدعة: استحق من الموالاة والثواب بقدر ما فيه

من الخير، واستحق من المعاداة والعقاب بحسب ما فيه من الشر، فيجتمع ف الشخص الواحد موجبات الإكرام والإهانة،

فيجتمع له من هذا وهذا، كاللص الفقير تقطع يده لسرقته ويعط من بيت المال ما يفيه لحاجته، وهذا هو الأصل الذي اتفق

عليه أهل السنة والجماعة، وخالفهم الخوارج والمعتزلة ومن وافقهم عليه)[5].

سادساً: من الفقه ف الدين: أن نعرف خير الخيرين لنقدِّم أعلاهما عند تعذر الجمع بينهما، وأن نعرف شر الشرين لندرأ

افر بيضة الأمة، وانتهك حرماتها، وعطل شعائرها، وجب علأعظمهما عند تعذر ردهما جميعاً؛ فإذا استباح العدو ال

المسلمين أن ينصر بعضهم بعضاً؛ فالمسلمون تتافأ دماؤهم، وهم يد عل من خالفهم، وإن كان بعضهم لا يخلو من بعض

البدع غير المفرة؛ فالمسلم المبتدع خير من الافر، قال ابن تيمية: (فإذا تعذَّر إقامة الواجبات من العلم والجهاد وغير ذلك،

إلا بمن فيه بدعة مضرتها دون مضرة ترك الواجب، كان تحصيل مصلحة واجبة مع مفسدة مرجوحة معه خيراً من

العس)[6].

وقال ف موضع آخر: (وأما المرجئة فلا يختلف قوله ‐يعن: الإمام أحمد ‐ف عدم تفيرهم؛ مع أنَّ أحمد لم يفّر أعيان

خلف الجهمية الذين دعوا إل بعض بدعهم، بل صل كفَّره، ولا كل من وافق الجهمية ف الجهمية، ولا كل من قال إنه جهم

قولهم، وامتحنوا الناس وعاقبوا من لم يوافقهم بالعقوبات الغليظة، لم يفّرهم أحمد وأمثاله، بل كان يعتقد إيمانهم وإمامتهم

ويدعو لهم، ويرى الائتمام بهم ف الصلوات خلفهم، والحج والغزو معهم، والمنع من الخروج عليهم، ما يراه لأمثالهم من

الأئمة، وينر ما أحدثوا من القول الباطل الذي هو كفر عظيم، وإن لم يعلموا هم أنه كفر، وكان ينره ويجاهدهم عل رده

بحسب الإمان، فيجمع بين طاعة اله ورسوله ف إظهار السنة والدين وإنار بدع الجهمية الملحدين، وبين رعاية حقوق

المؤمنين من الأئمة والأمة، وإن كانوا جهالا مبتدعين، وظلمة فاسقين)[7].

وقال أيضاً: (وقد ذهب كثير من مبتدعة المسلمين من الرافضة والجهمية وغيرهم إل بلاد الفار فأسلم عل يديه خلق كثير



وانتفعوا بذلك، وصاروا مسلمين مبتدعين، وهو خير من أن يونوا كفاراً، وكذلك بعض الملوك قد يغزو غزواً يظلم فيه

المسلمين والفار، ويون آثماً بذلك؛ ومع هذا فيحصل به نفع خلق كثير كانوا كفاراً فصاروا مسلمين؛ وذلك كان شراً

‐ ه ‐ تعالفار فهو خير)، ثم ذكر ابن تيمية قاعدة عامة قال فيها: (والال القائم بالواجب، وأما بالنسبة إل بالنسبة إل

بعث الرسل بتحصيل المصالح وتميلها، وتعطيل المفاسد وتقليلها، والنب صل اله عليه وسلم دعا الخلق بغاية الإمان،

ونقل كل شخص إل خير مما كان عليه بحسب الإمان.. )[8].

ومن التطبيقات العملية: قتال أئمة الإسلام ـ كالإمام محمد بن أحمد بن قدامة المقدس وأخوه الإمام موفق الدين ابن قدامة

المقدس صاحب كتاب المغن ـ ضد الصليبيين مع السلطان صلاح الدين الأيوب، وهو عل فضله وجلالة قدره كان

متلبساً ببعض البدع المنتشرة ف عصره[9].

سابعاً: من تمام عدل المسلمين مع غيرهم أنه يجب الدفاع عن أهل الذمة ف أرض المسلمين كالدفاع عن المسلمين أنفسهم

‐فيف بغيرهم من أهل القبلة؟! ‐قال الإمام الشافع: (ينبغ للإمام أن يظهر لهم ‐يعن: أهل الذمة ‐أنهم إن كانوا ف بلاد

الإسلام منفردين أو مجتمعين، فعليه أن يمنعهم أن يسبيهم العدو أو يقتلهم، منعـه ذلك من المسلمين)[10].

ولهذا لما ذهب شيخ الإسلام ابن تيمية إل غازان ملك التتار يطالبه بفك الأسارى فك المسلمين منهم فقط، فقال له ابن تيمية:

(بل جميع من معك من اليهود والنصارى الذين هم أهل ذمتنا، فإنَّا نفتهم، ولا ندع أسيراً؛ لا من أهل الملة ولا من أهل

الذمة)[11].

ثامناً: ينبغ التأكيد هنا عل ضرورة النظرة اللية الشمولية العادلة ف تقويم الآخرين، ومدى قربهم أو بعدهم عن المنهج

الصحيح، مع إعطاء مخالفاتهم وبدعهم وزنها الحقيق دون تهوين أو تهويل، ودون مزايدة ولا نسيان للجوانب العملية

المشرقة من زاوية أخرى[12].

ه صله عنه ‐قال: قال رسول الال ه ‐رضتاسعاً: الرحمة صفة عظيمة من صفات أهل الإسلام، فعن جرير بن عبد ال

اله عليه وسلم (لا يرحم اله من لا يرحم الناس) [13].

قال ابن بطال ف شرح هذا الحديث: (فيه الحض عل استعمال الرحمة لجميع الخلق، فيدخل المؤمن والافر والبهائم،

المملــوك فيهــا وغيــر المملــوك. ويــدخل فــ الرحمــة: التعاهــد بالإطعــام، والســع، والتخفيــف فــ الحمــل، وتــرك التعــدي

بالضرب)[14].

فإذا كان الافر مستحقاً للصدقة[15]، ولم ين هناك من هو أول منه، فلا بأس بمساعدته إذا لم ين محارباً، لقول اله ـ

تعال ـ: {لا ينهاكم اله عن الذين لم يقاتلوكم ف الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبروهم وتقسطوا إليهم، إن اله يحب

المقسطين إنما ينهاكم اله عن الذين قاتلوكم ف الدين وأخرجوكم من دياركم وظاهروا عل إخراجم أن تولوهم ومن يتولهم

فأولئك هم الظالمون}(الممتحنة: 9-8).

قال الحافظ النووي: (يستحب أن يخص بصدقته الصلحاء وأهل الخير وأهل المروءات والحاجات، فلو تصدق عل فاسق أو

كافر من يهودي أو نصران أو مجوس جاز، وكان فيه أجر ف الجملة) [16].

وقد سئل سماحة الشيخ عبد العزيز بن باز عن حم التبرع بنقل دم لمريض أوشك عل الهلاك، وهو عل غير دين الإسلام،

فأجاب بالجواز[17].



وقال الشيخ محمد بن عثيمين: (وأما الافر فلا بأس من بره والإحسان إليه بشرط أن يون ممن لا يقاتلوننا ف ديننا، ولم

يخرجونا من ديارنا، لقوله تعال: {لا ينهاكم اله عن الذين لم يقاتلوكم ف الدين .. الآية} [18].

فإذا جاز هذا ف حق الافر غير الحرب؛ فيف بالمسلم الذي أمر اله – تعال – بصلته وإعطائه حقوقه، واله أعلم.

عاشراً: هل يجوز التعاون مع الافر لنصرة المظلوم أو إغاثة المنوب؟

والصحيح أنه يجوز التعاون معه لنصرة المظلوم أو إغاثة المنوب، ونحوهما من أعمال البر، إذا لم يترتب عل ذلك مفسدة

أعظم، فقد تحالف النب صل اله عليه وسلم مع المشركين لرد المظالم والأخذ عل يد الظالم، فعن عبد الرحمن بن عوف ـ

رض اله عنه ـ قال: قال صل اله عليه وسلم: (شهدت حلف المطيبين مع عمومت وأنا غلام، وما أحب أن ل حمر النعم

وأن أنثه)[19].

ه بن جدعان حلفاً لو دعيت به فدار عبد ال ه عليه وسلم قال: (لقد شهدت فال ه صلوروى الحميدي أن رسول ال

الإسلام لأجبت، تحالفوا أن يردوا الفضول عل أهلها، وألا يعز ظالم مظلوماً) [20].

قال الإمام ابن القيم ف الفوائد المستنبطة من قصة صلح الحديبية: (ومنها: أن المشركين، وأهل البدع والفجور، والبغاة

والظلمة، إذا طلبوا أمراً يعظمون فيه حرمة من حرمات اله ‐تعال‐، أجيببوا إليه وأعطوه، وأعينوا عليه، وإن منعوا غيره،

فيعانون عل ما فيه تعظيم حرمات اله ‐تعال ‐، لا عل كفرهم وبغيهم، ويمنعون مما سوى ذلك. فل من التمس المعاونة

عل محبوب له – تعال ‐ مرضٍ له، أجيب إل ذلك كائناً من كان، ما لم يترتب عل إعانته عل ذلك المحبوب مبغوض

له أعظم منه)[21].

حادي عشر: أمر رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ بإغاثة الملهوف وإعانة المنوب ف أحاديث كثيرة متواترة؛ فهل يصح

شرعاً أو عقلا أن يفرط ف تسليم المسلم العاص أو المبتدع للعدو الافر، أو للموت جوعاً أو مرضاً بحجة عصيانه أو

ابتداعه؟! ألا نرى أن اله ‐ تعال ‐ أمر بإعطاء (المؤلفة قلوبهم) من الزكاة وهم كفار، أفلا يون إعطاء المسلم المبتدع أو

العاص من الزكاة من أعظم التأليف لقلبه، وأحسن طريق لدعوته وتصحيح عقيدته وخُلُقه؟!

ألم يثبت ف الحديث الصحيح: (أن رجلا يمش فاشتد عليه العطش، فنزل بئراً فشرب منها، ثم خرج فإذا هو بلب يلهث

يأكل الثرى من العطش، فقال: لقد بلغ هذا مثل الذي بلغ ب، فملأ خفه ثم أمسه بفيه، ثم رق فسق اللب، فشر اله له

فغفر له)، قالوا: يا رسول اله! وإن لنا ف البهائم أجـراً؟ قال: (فـ كـل كبـد رطبة أجر)[22]، و(أن امرأة أخرى دخلت النار

ف هرة ربطتها فلم تطعمها ولم تدعها تأكل من خشاش الأرض)[23]؟!

أليس ف هذا أعظم دليل وبيان عل أن ف كبد المسلم المبتدع أو العاص أجراً عظيماً..؟!

إنَّ ضيق الأفق يجعل المرء ينظر بعين واحدة فقط، ويفر بطريقة جزئية مبتورة، وإلا فأي قلب يقوى عل الإعراض عن

المرأة المسينة الت يتهددها العدو أو يهدّها الجوع وتضربها الفاقة بحجة أنها قد وقعت ف بعض المعاص؟! وأي قلب

يقوى عل الإعراض عن الشيخ والمريض والطفل الذين جرفتهم المحنة وراحوا يتقلبون ف لظ محرق من الألم والحزن

بحجة أنهم مبتدعة؟! أي فقه.. بل أي دين يجيز للإنسان أن يعرض ويتناس مآس إخوانه، ويعتذر لنفسه بمعاذير واهية يعلم

هو أنها أوه من بيت العنبوت..؟!

أحسب أن وقوع كثير من هؤلاء الناس ف مثل هذه البدع والأخطاء هو بسبب تقصيرنا نحن أهل السنة؛ فلماذا نجيد النقد

ــملَيع ــولســونَ الريالنَّــاسِ و لَــع ــدَاءونُــوا شُهَتــطاً لســةً وما ملْنَــاكعــكَ جذَلوالتــوبيخ، ولا نجيــد التعليــم والــدعوة؟! {ك



شَهِيداً}(البقرة: 143).

 

----------------------------
[1] أخرجه: ابن أب عاصم ف السنة (1/88)، رقم (200)، وقال الألبان: «إسناده ضعيف».

[2] أخرجه: البخاري ف كتاب المظالم، رقم (2442)، ومسلم ف كتاب البر، رقم (2580).

[3] أخرجه: أحمد (28/373)، رقم (17144)، وأبو داود ف كتاب السنة، رقم (4607)، والترمذي ف كتاب العلم، رقم (2676)، وإسناده صحيح.

[4] مجموع الفتاوى: (20/ 32 ـ 36).

[5] المرجع السابق: (28/ 209).

[6] المرجع السابق: (28/ 212). وانظر: هجر المبتدع، للدكتور بر أبو زيد، ص (46).

[7] المرجع السابق: (7/ 507 ـ 508).

[8] الفرقان بين الحق والباطل، تحقيق عبد القادر الأرناؤوط، (ص 63 ـ 64).

[9] انظر: ذيل طبقات الحنابلة، لابن رجب، (2/56).

[10] الأم: (5/ 207).

[11] الرسالة القبرصية، انظر: مجموع الفتاوى: (28/617).

[12] انظر تفصيل ذلك ف كتاب: (منهج أهل السنة والجماعة ف تقويم الرجال ومؤلفاتهم).

[13] أخرجه: البخاري ف كتاب التوحيد رقم (7376)، ومسلم ف كتاب الفضائل رقم (2319).

[14] فتح الباري: (13/557).

[15] أما الزكاة فقد أجمع العلماء عل أنها لا تعط لافر، إلا إذا كان من المؤلفة قلوبهم، انظر: المغن (2/709-710)، والإجماع لابن المنذر (ص51).

[16] المجموع: (6/240)، وانظر: كشاف القناع (2/298).

[17] فتاوى نور عل الدرب: (1/ 293-292).

[18] تفسير سورة البقرة: (2/294).

[19] أخرجه: أحمد (3/193-210)، رقم (1655-1676)، والبخاري ف الأدب المفرد رقم (567)، والحاكم (2/219-220)، وقال: صحيح الإسناد ولم يخرجاه، ووافقه

الذهب، وصححه أحمد شاكر ف تحقيقه للمسند (3-12)، والأرنؤوط أيضاً ف تحقيه للمسند (3/193 و210)، والألبان ف السلسلة الصحيحة رقم (1900).

[20] ذكره ابن كثير ف البداية والنهاية (3/456) وروى نحوه ابن إسحاق كما ف سيرة ابن هشام (1-133)، وابن كثير ف البداية والنهاية (3/460)، وصححه مهدي

رزق اله ف السيرة النبوية ف ضوء المصادر ـ الأصلية: (ص 133).

[21] زاد المعاد: (3/303).

[22] أخرجه: البخاري ف كتاب المساقاة، رقم (2363)، ومسلم ف كتاب السلام، رقم (2244).

[23] أخرجه: البخاري ف كتاب بدء الخلق، رقم (3318)، ومسلم ف كتاب السلام، رقم (2242).

 

البيان

المصادر:


