
ملاحظة استباقية:

نشرت قبل أيام مقالة “ثورة العلماء”، شرت فيها علماء الأمة عل موقفهم الشهم الشجاع الذي رأيناه ف مؤتمر نصرة

أطالبهم بإكمالها، وأحثّهم عل بدؤوها فإنن ثورتهم” الت“ أثنيت عل لة لتلك، فبما أننمالشعب السوري، وهذه المقالة م

تصدّر الصفوف ف ثورات الربيع، وعل استعادة دورهم المفقود الذي ضيعوه منذ قرون.

 

 

وإذا بدَت هذه المقالة طويلة فإنما ه كذلك لأنها كتبت للعلماء، وهم يقرؤون المطولات، فمن استطالها واستثقلها من غيرهم

فليدعها ولا يملها غير ملوم.

*   *   *

ماذا تريد الأمة من علمائها؟

هذا السؤال صار سؤال الوقت الذي يردده أكثر الناس، ولعل فيهم من يحمل العلماء أكثر مما يطيقون فيقترح أن يقودوا

الأمة ف دهاليز السياسة وف ميادين القتال. وليس هذا مطلوباً منهم ولا هم زعموا أنهم أهله، وربما تلّف أحدهم شيئاً من

هذه الفنون وهو لا يتقنها فجاء بالمضحات أو تسبب ف كوارث مبيات. الأمر أقرب من ذلك، إنما تريد الأمة من علمائها

أن يجهروا بالحق وأن يبينوا الأحام للناس ولا يتموا العلم الذي يعلمون.

قد يقول قائل إن هذا من البديهيات، ولنه ليس كذلك إذا فرنا: أي أحام هذه الت عل العلماء أن يبينوها للناس؟

علماؤنا والدور المفقود
الاتب : مجاهد مأمون ديرانية

التاريخ : 21 يونيو 2013 م

المشاهدات : 4501



ما هو العلم الذي أخذ اله عليهم الميثاق أن يبينوه ولا يتموه، واستحق كاتموه لعنة اله ولعنة اللاعنين؟ هل يحتاج تعليم

الناس الصلاةَ والصيام والحج إل توكيد ووعيد؟

هل تحتاج فتاوى الحضانة والنفقة والعدّة إل هذا التهديد الشديد من رب العالمين؟

ف صحيح البخاري أن أبا هريرة رض اله عنه قال: إن الناس يقولون: أكثَر أبو هريرة، ولولا آيتان ف كتاب اله ما حدّثت

حديثاً أبداً. ثم تلا قولَه تعال: {وإذ أخذ اله ميثاق الذين أوتوا التاب لتبينُنّه للناس ولا تتمونَه}، وقولَه: {إن الذين يتمون

ما أنزلنا من البينات والهدى من بعد ما بينّاه للناس ف التاب أولئك يلعنهم اله ويلعنهم اللاعنون}.

قال القاسم ف التفسير (3/12): “وقد دلت الآية عل أن هذا التمان من البائر، لأنه تعال أوجب فيه اللعن، لأن ما يتصل

بالدين ويحتاج إليه الملَّف لا يجوز أن يتَم، ومن كتمه فقد عظمت خطيئته”. وقال القرطب (2/184): “الآية نزلت ف أحبار

اليهود، والمراد منها كل من كتم الحق، فه عامة ف كل من كتم علماً من دين اله يحتاج إل بثّه“. وقد وسع الإمام ابن

عاشور المعن حت شمل كل علم أو اجتهاد فيه خير للمسلمين، قال ف التحرير والتنوير (2/69): “فالعالم يحرم عليه أن

يتم من علمه ما فيه هدى للناس، سواء ف ذلك العلم الذي بلغ إليه بطريق الخبر كالقرآن والسنّة الصحيحة، والعلم الذي

يحصل من نظر، كالاجتهادات إذا بلغت مبلغ غلبة الظن بأن فيها خيراً للمسلمين“.

*   *   *

وللإمام رشيد رضا ف “المنار” كلام نفيس طويل ف تفسير هذه الآية، ترددت ف نقله كاملا خشية إطالة المقالة، ثم

اجتهدت فحذفت بعضه وتركت بعضه لأهميته ومناسبته للسياق. قال (52-2/51):

“العبرة ف الآية ه أن حمها عام وإن كان سببها خاصاً، فل من يتم آيات اله وهدايته عن الناس فهو مستحق لهذه

اللعنة.

ولما كان هذا الوعيدُ وأشباهه حجةً عل الذين لبسوا لباس الدين من المسلمين وانتحلوا الرياسة لأنفسهم بعلمه فإنهم حاولوا

التخلص منه، فقال بعضهم إن التمان لا يتحقق إلا إذا سئل العالم عن حم اله تعال فتمه، وأخذوا من هذا التأويل قاعدة

ه أن العلماء لا يجب عليهم نشر ما أنزل اله تعال ودعوة الناس إليه وبيانه لهم، وإنما يجب عل العالم أن يجيب إذا سئل

عما يعلمه. وهذه القاعدة مسلَّمة عند أكثر المنتسبين إل العلم اليوم وقبل اليوم بقرون، وقد ردها أهل العلم الصحيح فقالوا

إن القرآن الريم لم يتفِ بالوعيد عل التمان، بل أمر ببيان هداه للناس وبالدعوة إل الخير والأمر بالمعروف والنه عن

المنر، وأوعد من يترك هذه الفريضة، كقوله تعال: {وإذ أخذ اله ميثاق الذين أوتوا التاب لتبينُنّه للناس ولا تتمونه}

ف فن لا ينعم، إن هذا فرض كفاية إذا قام به البعض سقط عن الباقين، ول .{الخير دْعون إلم أمةٌ يمن نولت} :وقوله

كل قطر واحدٌ كما قال بعض الفقهاء، بل لا بد أن تقوم به أمة من الناس ‐كما قال اله تعال‐ لتونَ لهم قوة ويونَ لنهيهم

وأمرهم تأثير“.

ثم قال: “إن الذي يرى حرمات اله تُنتهك أمام عينيه ودين اله يداس جهاراً بين يديه ويرى البدع تمحو السنن والضلال

يغش الهدى، فلا ينبض له عرق ولا ينفعل له وجدان ولا يندفع لنصرته بيد ولا بلسان، ثم إذا قيل له إن فلاناً يريد أن يصادرك

ف شء من رزقك أو يحاول أن يتقدم عليك عند الأمراء والحام تَجيش ف صدره المراجل ويضطرب باله ويتألم قلبه…

هل تون لدين اله تعال ف نفسِ مثل هذا قيمة؟ يسهل عليه أن يجادل نفسه ويغشّها بما يسلّيها به من الأمان الت يسميها

إيماناً، ولنه لو حاسبها فناقشها الحساب ورجع إل عقله ووجدانه لعلم أنه اتخذ إلهه هواه وأنه يعبد شهوته من دون اله،

وأن صفات المؤمنين الت سردها التاب سرداً وأحصاها عدّاً (وأظهرها بذل المال والنفس ف سبيل اله ونشر الدعوة

وتأييدُ الحق) أنها كلها بريئة منه، وأن صفات المنافقين الذين يقولون بألسنتهم ما ليس ف قلوبهم كلها راسخة فيه!



فليحاسب امرو نفسه قبل أن يحاسب، وليتُب إل اله قبل حلول الأجل لعله يتوب عليه، وهو التواب الرحيم”.

قت ثقوب المصفاة، فلو أن مئة ألف عالم فالعلماء وضي عل ه يا إمام؛ لقد قسوتكلامه، وأنا أقول له: سامحك ال انته

عشرة قرون خَلَت نُخلوا بها لم يمر منها غير مئة أو بضع مئين!

*   *   *

صحيح أن عل العلماء أن يبينوا للناس أحام العبادات والمعاملات، من صلاة وزكاة وزواج وطلاق وبيوع ومواريث، لن

هذا ليس إلا أقل واجبات العالم، وربما تُغْن عنه المراجعة ف كتب العلم.

إن الإسلام دين شامل يصلح معاش الناس ومعادهم، وإنّا لنظلمه أيما ظلم عندما نَقْصر أحامه عل عبادات الناس وما

ينشأ بينهم من أحوال ومعاملات، وننس أن الدين ينظّم أيضاً علاقة المحومين بالحام. إذا نسينا هذا الجزء المهم لم يصلح

معاش الناس بل تسلل إليه الفساد، لأن صاحب السلطة يميل إل الظلم والاستبداد ميلان الحديد إل المغنَطيس ما لم يردعه

رادع، والدين يمنع الظلم (إن حرمت الظلم عل نفس وجعلته بينم محرماً) ويمنع الرضا به (لتأخُذُنّ عل يد الظالم

م كما لعن بنبعض، ثم ليلعن م عله بقلوب بعضال الحق قصراً، أو ليضربن نّه علرالحق أطراً ولتقص ولتأطُرنّه عل

إسرائيل).

هذا ما نجده ف أحاديث النب الريم عليه الصلاة والتسليم، والعالم هو وارث النبوة وهو المطّلع عل أحام الشريعة، أفلا

ترون أنه الوكيل عن الرعية ف محاججة الراع ورده عن ظلمه وعدوانه وميله إل الاستبداد؟

ف حديث النعمان بن بشير: “ألا إنها ستون بعدي أمراء يظلمون ويذبون، فمن صدّقهم بذبِهم ومالأهم عل ظلمهم فليس

من ولا أنا منه”.

ولا أنا منه ولن يرِدوا عل ظلمهم فليس من ذبهم وأعانهم عله: “من دخل عليهم فصدَّقهم برواية جابر بن عبد ال وف

الحوض”.

ألم ين ف سوريا من وقت قريب من يقول مريدوه إنه “عالم ربان”، فإذا قرأت هذا الحديث ظننت أنه إنما قيل فيه؟

أليس يدع ‐هو وأمثاله من علماء السلاطين‐ كل ما ورد عن النب عليه الصلاة والسلام ف دفع الظلم والأخذ عل يد

الظلمة، ثم يروون حديثاً موضوعاً لا أصل له، ينسبونه إل النب، والنب عليه الصلاة والسلام بريء منه ومن معناه:

ر، وإن جار أو ظلم كان عليه الوزر وعلالرعية الش الأرض، فإن عدل كان له الأجر وكان عل ه فالسلطان ظل ال“

الرعية الصبر”؟

ويروون حديث عبادة بن الصامت: “بايعنا رسول اله صل اله عليه و سلم عل السمع والطاعة ف اليسر والعسر والمنشط

ه لومة لائم“. فيتركون الرواية الصحيحة التال ره، وأن لا ننازع الأمر أهله، وأن نقوم بالحق حيثما كنا لا نخاف فوالم

تحتوي عل هذا النص العظيم (نقوم بالحق ولا نخاف ف اله لومة لائم) والت أخرجها البخاري ومسلم ومالك ف الموطأ

ف وأطع وغيرهم من أصحاب الحديث، ويروون الرواية الأخرى المعلولة لأن فيها زيادة يحبونها: “اسمع وأحمد والنسائ

عسرك ويسرك ومرهك ومنشطك وأثَرة عل نفسك، وإن أكلوا مالك وضربوا ظهرك”!

هل يعقل أن يرض الإسلام ‐دين الرامة والحرية والإنسانية‐ أن يجلَد ظهر المسلم فيست ويرض؟ إنه إذن دين العبودية

والخنوع! حاشا له. لا يمن أن يأمر نبينا الريم ولا يرض ديننا العظيم بأن تؤخَذ أموالنا وتُجلَد ظهورنا جلْد الأنعام

ناقض أمرن قُتل دون ماله فهو شهيد”، ويمع الحديث الصحيح الصريح: “م والسائمة ونحن ساكتون، بل إن هذا يتناف

النب عليه الصلاة والسلام بالدفاع عن المال؛ أخرج مسلم عن أب هريرة أن رجلا أت النب عليه الصلاة والسلام فسأل:

أرأيت يا رسول اله إن جاء رجل يريد أخذ مال؟ قال: فلا تُعطه مالك. قال: أرأيت إن قاتلن؟ قال: قاتلْه.



قال: أرأيت إن قتلن؟ قال: فأنت شهيد. قال: أرأيت إن قتلته؟ قال: هو ف النار.

ولعل هذا التناقض الذي لا يقبله العقل هو ما دفع أخانا الفاضل الشيخ الفقيه المحدث صلاح الدين الإدلب إل دراسة طرق

الحديث كلها ورواياته المتعددة، بما فيها الرواية الت وردت فيها زيادة “وإن أكلوا مالك وضربوا ظهرك”، ودرس أيضاً

طرق حديث حذيفة بن اليمان ورواياته الت وردت ف بعضها زيادة: “وإن ضرب ظهرك وأخذ مالك فاسمع وأطع”، ثم قال:

“فخلاصة القول ف هذين الحديثين أنهما لم يصحا بالزيادة الت فيها ضرب الظهر وأخذ المال، وأن هذه الزيادة معلولة”.

جزاه اله خيراً، فقد أحسن إل الأمة وأنقذها من آثار تلك النصوص السلبية المدمرة.

*   *   *

ظن كثير من العلماء أن مهمتهم ه حث الناس عل الصمت والصبر واحتمال الظلم والاستبداد، فانصرفوا إل كتبهم

يستخرجون منها فتاوى غريبة ما أنزل اله بها من سلطان ولا يقوم عليها دليل ولا برهان، فتاوى تدعو إل “الرضا” بجور

الإمام الجائر و”السوت” عن ظلمه وعدوانه.

من أين جاؤوا بهذا الحم الغريب وقد سن ثان أعظم خلفاء الإسلام لمن بعدَه من الحام سنّةً فوقف عل المنبر فقال: “إذا

رأيتم ف اعوجاجاً فقومون”. فسن أصحابه لمن بعدهم من الأتباع سنّة فقال قائلهم: “لو رأينا فيك اعوجاجاً لقومناك

بسيوفنا”؟

ثم جاء من بعدهم خَلْف فقالوا: بل مدّوا الأعناق لسيوف السلاطين فليقطفوا منها ما يشاؤون!

ألم يدركوا أن الصمت و”الصبر السلب” يخالفان واحداً من أصول الإسلام البرى، وهو الأمر بالمعروف والنه عن

المنر، ويخالفان مقصداً من مقاصد الشارع الرئيسية، وهو تحقيق العدل ف الدنيا؟

فيف يأمر الدين الناس بالرضا بالظلم إذا كان العدل من مقاصده البرى ف الحياة؟

من “فقه الرضا بنهب الحقوق”؛ ليتهم ‐حين أغلقوا باب الخروج عل وليت العلماء علّمونا “فقه المطالبة بالحقوق” بدلا

الحاكم‐ فتحوا لنا طاقة نتنفس منها، طاقة التعبير والتغيير بالضغط والإنار والتذكير! كان ينبغ عل علماء الأمة أن

يفتحوا باباً واسعاً وأن يقودوا هم الأمةَ من خلاله، باباً إل الحرية والرامة والوقاية من الاستعباد والاستبداد، أساسه الأمر

العلن بالمعروف والنه الجريء عن المنر. وأي معروف أعرف من العدل وأي منر أنر من الظلم والاستبداد؟

لو فعلوا لأسسوا مفهوم “المقاومة المدنية” عل أساس إسلام، ولتبعتهم الأمة فدافعت الظلم ولم تست عنه سوت الشياه

والبهائم بين أيدي جزاريها، وهو سوت دفعت ثمنَه ف الدنيا ذلا ومهانة قروناً طويلة، وسوف تدفع ثمنه ف الآخرة حين

يسأل اله الناس: لم رضيتم بالظلم وستم عن الظالمين؟

ما أعجب العالم الذي يرى من السلطان الظلم والعدوان عل حريات الناس ودمائهم وأموالهم ثم يست عنه فلا يوجه إليه

نصيحة ولا يطالبه بإصلاح، وينصرف إل الضحايا فيقول لهم: ليس نصح الحاكم وتقويم الحاكم مما يسألم عنه اله، إنما

يطلب اله منم الصبر إذا ظُلمتم والرضا إذا اكلتم، وإذا قُتلتم فموتوا بصمت ولا تزعجوا ول الأمر بالصراخ! الصبر

والصمت والرضا؟ بئست النصيحة الت يقدّمها عالم لقومه!

يا أيها العلماء:

لقد كادت هذه الفتاوى تفتن الناس عن دينهم، فتداركوا الناس ودين الناس، وعودوا إل كتاب اله وسنّة رسول اله ومنهج

أصحاب رسول اله قبل أن يفقد الناس ثقتهم فيم وف دين اله.

ته، فإن أمة لا تعرف كيف تحافظ عله لأمالذلة والهوان ولا يرضاهما رسول ال لعباده أن ينشؤوا ف ه ليرضما كان ال

حريتها وكرامتها لا بد أن تصبح ألعوبة ومطية لغيرها من الأمم، وهذا ما كان ف القرن الأخير الئيب من عمر الزمان!



*   *   *

ربما سأل سائل:

لماذا تُحمل العلماء ذلك الحمل الثقيل وتطالبهم بما لا تطالب به غيرهم من عامة الناس؟

والجواب: لأن العالم ليس رجلا كأي رجل ولا يستوي هو والعام من سواد الناس، ولو أنه فرط أو جبن لضاعت الأمة.

الإمام أحمد لم يتراجع ولم يستسلم، ولو تراجع واستسلم لتغير تاريخ جماعة المسلمين. نعم، قد يموت العالم وقد يموت أهله

وبنوه، ولنه يترك الأثر العظيم كما تركه الغلام الذي مات فآمنت الجماعة بموته: “آمنّا برب الغلام”، وكما مات سيد قطب

رحمه اله فتحولت كلماته من عرائس شمع إل مخلوقات تنبض بالحياة.

إن العالم إذا جمع العلم والإخلاص والجرأة ف الحق سلمت الجماعة بفضله بعد فضل اله، وإذا فقد أياً مما سبق ضاع

وضيع الناس. فلعله يون جاهلا ويفت بما لا يعلم فيضل السائلين، ولعله يون من علماء الدنيا فيشتري بعلمه الجاه ويبيع

ع الأمة ويقدمها قرابين علغلب عليه الخوف والتردد فيضيف الدين لإرضاء السلاطين، أو يالدين، أو يداهن الأمراء ويحر

مذابح الطغاة والمستبدين.

الخلاصة: إن العلماء هم ورثة الأنبياء، وكما منحهم العلم مهابة ومنزلة ليست لغيرهم فذلك وضع عل ظهورهم هماً لم

يحمله سواهم، فليس لهم خيار إلا أن يصدعوا بالحق وأن يقفوا مصطفّين مع أهله، وأن يتصدّروا الإصلاح بفتاواهم وأن

يونوا هم بوصلة الناس، بهم يقتدون وبمواقفهم يهتدون.

إن عل العلماء واجباً شرعياً وواجباً أخلاقياً لا يستطيع أن يقوم به غيرهم، فالأمة متعلقة بهم وبأقوالهم ومواقفهم، ولو أنهم

جهروا بالحق ‐كما ينبغ لهم وكما هو مطلوب منهم‐ فربما يؤذَونَ ف أنفسهم وف أولادهم، ولنهم سيقصرون الطريق

الصعب الطويل عل الأمة بمجموعها، ومهما تبلغ التضحيات الت يمن أن يقدموها فإنها أهون بثير من تضحيات شعوب

كاملة تَألم الألم الشديد وتعان الويلات وتقدم القرابين بلا حساب.

 

الزلزال السوري

المصادر:


