
هذا مرض مدمر مذموم، ظهر بين العاملين للإسلام وأبناء العرب ف ثورات الربيع العرب، فأدى إل نشوب الخلاف بين

الجماعات والفئات والأحزاب ف صورة كارثية تُنذر بالخطر، كما تفشَّ ف المحافل والاجتماعات والمؤتمرات بصورة

مرذولة مقيتة، فأدى إل التخاصم والملاسنة، والغلبة لصالح الأهواء الشخصية، والانتصار للذات ليس إلا، يعززه ف ذلك

العصبيات والعناد.

.من المرائين والمجادلين براء به المسلمون، والإسلام راء والجدل الذي ابتُلإنه مرض الأمة المدمر: الم

العلامة الراحل الدكتور محمد رجب البيوم يتساءل: ما سر هذه الظاهرة العجيبة ف دنيا العلم والأدب؟ وقد رحل عنا

المعارض المتناحر، وف دنيا السياسة؟ وما سر الوقوف موقف مل تساؤله، وما سر هذه الظاهرة فالأستاذ الأديب ولم ي

المستطاع ‐ لو خلصتِ الضمائر، وصفَتِ الطبائع ‐ أن يلتق المتنازعان ف وسط الطريق؟

ويجيب الأستاذ الأديب فيقول:

إن السبب الأصيل لاتّساع الشُّقة بين المتجادلين ‐ وأكثرهم من كبار العلماء ‐ هو الْتماس وجوه الخلاف ف كل لفظ

يحتمل الخلاف، ولو عل سبيل التأويل من طرف بعيد، مع إغفال وجوه الاتفاق ف كل فرة تدعو إل التقارب مهما ظهرت

محجتها الواضحة؛ إذ إن بعض الناس يعدُّون التراجع انهزاما؛ فهم ينقلون المسألة من الموضوعية الواسعة إل الذاتية

الضيقة، ومت اعتقد المجادل أن الأمر ف المسألة يتعلق بذاته لا بموضوعه، فقد تعذَّر الوفاق، وانفرجت مسألة الخلاف.

ويؤكد الأستاذ الأديب أن المراء والجدال داء قديم قد أعضل، وإننا لنقرأ عنه ف كتب السابقين ما يدهش ويروع فوق ما

فاستمع إل ،ذلك التطاحن الشخص ا يدل علء، وإذا أردت اعترافًا حقيقيسم وينقاش المحدَثين مما يؤل نشهد الآن ف

أب حيان التوحيدي إذ يقول:

"سمعت الشيخ أبا حامد الإسفرايين يقول لطاهر العبادان: لا تعلق كثيرا لما تسمع من ف مجالس الجدل؛ فإن اللام فيها

يجري منها عل خَتْل الخصم ومغالطته، ودفعه ومغالبته، فلسنا نتلم لوجه اله ‐ عز وجل ‐ خالصا، ولو أردنا ذلك لان

خطونا إل الصمت أسرع من تطاولنا ف اللام، وإن كنا ف كثير من هذا نبوء بغضب اله ‐ سبحانه وتعال ‐ فإننا مع

ذلك نطمع ف فضل اله وسعة رحمته".

ويرى الأستاذ الأديب هذا الاعتراف من الإمام البير بأنه شجاعة نادرة؛ حيث انتصر عل نفسه ف ساعة من ساعات

مرض الأمة المدمر .. المراء والجدل
اتب : المنشاوي الوردانال

التاريخ : 16 مايو 2013 م

المشاهدات : 6793



الإخلاص النَّزيه، مضيفًا أن النقاش بهذه الصورة ف مجالس المناظرة لا يهدف إل تجلية الحقائق قدْر ما يهدف إل مراوغة

الخصم ومغالبته، كأن المسألة ليست مسألةَ حقائق مدعمة بالأسانيد، ولنها حومة من حومات المصارعة بين أبطال دربوا

عل الملاكمة البدنية، ليقول كل واحد منهم: أنا هنا أتصدر الميدان[1].

كما يرى شيخنا البير محمد الغزال مرض المراء والجدال واحدًا من أسرار تأخر العرب والمسلمين، موضحا أن

المصابين بمثل هذا الداء الوبيل يتربصون بالخطأ؛ ليأكلوا صاحبه، وليت الأمر كذلك، بل هناك طائفة من المتدينين

يهاجمون الفقهاء، ويخدشون أقدار الأئمة، فيتركون انقساماتٍ عميقةً بين الناس، والعلم الصحيح لا يأخذ هذا المنهج.

ويستطرد الشيخ الغزال فيقول ف كتابه "سر تأخر العرب والمسلمين":

"إن واجبنا ف هذا العصر ألا نجدِّد العراك بين الموت، وألا نجتر الخلافات القديمة لنقطع بها أرحام المؤمنين ف هذه الأيام

النحسات الت أحدَق فيها أعداء الإسلام حول داره، يريدون هدمها.. وإذا كان المثل يقول: لا تجعل سحب الغد تغط شمس

اليوم، فاول بنا أن نقول: لا تجعل غيوم الماض تغط شمس الحاضر"[2].

ويشيد الإمام الشهيد حسن البنا ف مقالة نادرة له بمجلة النذير إل خصومات حدَثت بين بعض السابقين من المسلمين،

وتشدُّد كل فريق لرأيه، وكان له ما يبرر هذا التشدد من فُشُو البدع، والخروج عن تعاليم الإسلام وعقائده، واستفاضة ذلك بين

الناس، فانت كلمات شديدة وأقوال شديدة من الفريقين، مؤكدًا أنه ليس لهذه الخصومة مبرر بيننا الآن، فواجبنا أن نون

إيجابيِين، وأن نلتف حول كتاب اله وسنة رسوله، ولا نتَّخذ من هذه الأقوال ذريعةً للفُرقة والخلاف والجدل والمراء، وبذلك

تتوحد اللمة، وتتوفر القوة، ويعود الناس إل حقيقة دينهم السمح الحنيف، كما أشار إل أن النب ‐ صل اله عليه وسلم

‐ قد قطع عذر المعتذرين، وسد ذريعة الشيطان؛ فنه عن المراء حت ولو كان الحق معك؛ لأن ما ينتج عن المراء من الشر

.ولوك فيه، وسد الذرائع افظيع، وما ينتج عنه من الخير ضئيل مش محقَّق

ويستنر الشيخ الجليل عطية صقر ف كتابه "منارات عل الطريق" فعل قوم يستخدمون علمهم ف إثارة الفتن وبلبلة الأفار،

وذكر الحديث الشريف الذي رواه ابن ماجه: ((من تعلَّم العلم ليباه به العلماء، ويماري به السفهاء، أو ليصرف وجوه الناس

إليه، فهو ف النار)).

يقول سهل بن هارون:

إن من أصناف العلوم ما لا ينبغ للمسلمين أن ينظروا فيه، وقد يرغب عن بعض العلم كما يرغب عن بعض الحلال، كما

أيقن السلف الصالح أن العلم إذا طبق ف مجال الخير، أثمر ثمرة طيبة، قيل للمهلب بن أب صفرة: بم أدركت ما أدركت؟

يم الذي يجبعليهم بهذا القول الح فرد ،نه لم يدركْ ما أدركتول ،مما علمت م أكثرقال: بالعلم، فقيل له: إن غيرك قد عل

أن يسمعه كل عاقل يجتهد ويد ف طلب العلم: "ذلك علم حمل، وهذا علم استُعمل"، ومن حمهم المأثورة: العلم يهتف

بالعمل، فإن أجاب وإلا ارتحل، وقليل من المعلومات يطبق ويستفاد منه ف ميادين النهضة خير من كثير يختَزن ف الأدمغة

والتب لمجرد المراء والجدال[3].

ولقد دبج الدكتور الراحل: السيد نوح ف كتابه: "آفات عل الطريق"[4] دراسة قيمة عن المراء والجدل، أكد فيها أنها كانت

وراء كثير مما نعان منه نحن المسلمين العاملين لدين اله إل اليوم، فوقف عل حقيقة أبعادها ومعالمها، وذكر أسبابها،

ووضع الحلول الناجعة لها، ولا بد لل مسلم من الرجوع إل هذا التاب لأهميته ف العصر الحديث، الذي يئن من ذلك

المرض المدمر المرذول.. المراء والجدل.



ونذكر ‐ باختصار ‐ عناوين من هذه الدراسة؛ حيث ذكر فضيلته أسباب الوقوع ف المراء والجدل فقال:

1- عدم رعاية آداب النصيحة؛ فالنصيحة ف السرِ، ما لم يجاهر بها صاحبها.

2- عدم الحظوة بثقة واحترام الآخرين، كرد فعل يحاول به المجادل إثبات وجوده.

3- الميل إل الغلبة، وعدم قبول الهزيمة، وهذه طبيعة ف النفس، يستخدم فيها الإنسانُ كل ما يتاح له من أسباب ووسائل.

4- البيئة المحيطة بالمرء؛ حيث لم يأخذ المرء حظَّه من التربية عل التاب والسنَّة.

5- التشويش عل الحق والصواب، كحال العلْمانيين المنفلتين الذين يطبقون قاعدتهم المعروفة: "واجِه خصمك بالتشويش

والتهويش، تُصب منه ولو إل حين".

6- الاستغلال لعلوم الجدل والمناظرة قبل التحصن بالتاب والسنَّة، وهذا سر اختلاف علماء المسلمين ف حم تعلُّم

الفلسفة.

7- الإعجاب بالنفس بل الغرور والتبر، وقد كان هذا دأب إبليس ‐ لعنه اله ‐ عندما رد عل ربِه ف مراء وجدل: ﴿ انَا

خَير منْه خَلَقْتَن من نَارٍ وخَلَقْتَه من طين ﴾ [ص: 76].

8- فراغ القلب من معرفة اله وتقواه، وهنا يون الاشتغال بما لا يسمن ولا يغن من جوع من المراء أو الجدل، ومن

الخصومة بالباطل.

.ِ9- عدم وجود برنامج يواكب ويمتص الطاقات؛ ذلك أن نفس المرء إن لم يشغلها بالنافع، شغلتْه بالضار

10- الغفلة عن الآثار والعواقب المترتبة عل المراء أو الجدل، ومن هذه الآثار عل العاملين للإسلام:

أ‐ قسوة القلب.

ب‐ إغضاب الآخرين، الأمر الذي يؤدي إل البغْض والقطيعة.

ج‐ ضياع الهيبة وسقوط المروءة.

د‐ عدم أمن الفتنة ف الدِّين.

:العمل الإسلام ومن آثارها عل

أ‐ الفُرقة والتمزق.

ب‐ تمن العدو مع طول الطريق وكثرة التاليف.

وبالبعد وبمقاومة كل هذه الأسباب والآثار يون العلاج، ولو أن كل إنسان رأى أن كلامه من عمله، لقل كلامه إلا فيما يعنيه،

وبذلك يغلَق باب واسع من أبواب المراء أو الجدل، فمن العبث أن يشغَل الإنسان نفسه بما لا خير فيه؛ و((من حسن إسلام

المرء تركه ما لا يعنيه))؛ الترمذي.

 

 

الألوكة 

ـــــــــــــــــــــ

[1] د. محمد رجب البيوم، من القيم الإنسانية ف الإسلام، ج2، ص 84 ‐ 94 بتصرف، الأزهر الشريف، 1428هـ.

[2] الشيخ محمد الغزال، سر تأخر العرب والمسلمين، ص 51، 52، 53، نهضة مصر، أبريل 2006م.

[3] الشيخ عطية صقر، منارات عل الطريق، ص 216 ‐ 218، دار الغد العرب، القاهرة، 1417هـ/ 1996م.



[4] د. السيد محمد نوح، آفات عل الطريق، ج4، ص9 ‐ 33، دار الوفاء بالمنصورة، 1416هـ/ 1995م.

المصادر:


