
المشروع الإسلام م فانة السياسة والحم 1. ف

لا شك أن تناول موضوع الإسلاميون والحم يعتبر مؤشرا دالا عل أن الحركات الإسلامية انتقلت من طور التأصيل

للمشاركة السياسية وتجاوزت سؤال جدوى المشاركة إل طور تحديات الحم واستحقاقات تدبير الشأن العام.

 

فبعد التحولات والتغيرات الت حصلت ف العالم العرب، وبعد أن انتقلت بعض الحركات المشاركة من مواقع المعارضة

العمل السياس ومبررات التحفظ عل مواقع تحمل مسؤولية تدبير الشأن العام، بدأنا نلاحظ تراجعا ملحوظا لدواع إل

سواء لأسباب تتصل برفض الديمقراطية، أو بدافع تفادي التضخم السياس وبحجة التركيز عل العمل التربوي والدعوي.

ويظهر هذا الأمر بجلاء ف الحالات الآتية:

‐ حالة «الدعاة الجدد» :

حيث كانت أصوات تحتج بنجاحهم ف وجه التنظيمات المشاركة ف العمل السياس وترد هذا النجاح والتأثير إل تركيزهم

عل العمل الدعوي وابتعادهم عن العمل السياس، إل أن جاء الربيع العرب فوجدنا بعض رموزهم يبادرون إل تأسيس

،تفادى التصنيف السياس أحزاب خاصة بهم كما هو الشأن مع أبرز رموزهم، الأستاذ عمرو خالد الذي كان حريصا عل

.قبل أن يؤسس حزب «مصر  المستقبل» بعد اقتناعه بضرورة العمل السياس

: حالة الاتجاه السلف ‐

الذي كان يدخل العمل التنظيم ف إطار جماعات أو حركات أو أحزاب ف باب البدعة، قبل أن نراه اليوم وقد تجاوز هذه

التصورات والأحام المسبقة وانطلق رواده بل حماس وفعالية نحو تأسيس أحزاب سياسية، مثل ما حصل ف مصر وما

يحصل تباعا ف عدد من البلدان الأخرى.

‐ حالة بعض مدارس التزكية والتربية ف تركيا:

والت كانت تقصر جهودها عل العمل التعليم والتربوي والدعوي وتقدم عل أنها النموذج المطلوب من الحركات

الإسلامية المشاركة أن تحذو حذوه وتبتعد عن العمل الحزب والسياس المباشر أو تخفف منه. ها نحن نجدها ف السنين

الإسلاميون والدولة إشالات وتحديات
الاتب : محمد الحمداوي

التاريخ : 18 نوفمبر 2012 م

المشاهدات : 9314



الأخيرة حاضرة بقوة ف محطات سياسية بامتياز وتدعو أعضاءها للمشاركة المثفة سواء ف الاستفتاء عل الدستور، أو

ف التصويت ف الانتخابات التشريعية لفائدة حزب العدالة والتنمية الترك، بل أصبحنا ف مستوى آخر نجد بعضا منها

حريصا عل المشاركة ف حومات العدالة والتنمية.

:المشروع الإسلام انة الدولة ف2.  م

وإذا كان موضوع المشاركة السياسية يتجه نحو الإجماع بين مختلف مدارس الحركة الإسلامية فإن حجم هذه المشاركة

والهدف منها وكذا مانة إقامة الدولة ف هذا المشروع وهل ه المدخل الأساس والوحيد لتنزيل المشروع الإسلام أم أنها

مدخل من مداخل أخرى تبق متفاوتة بين مدرسة وأخرى وتجربة وأخرى.

وف هذا الإطار فقد سبق للدكتور أحمد الريسون أن رصد مواقف كثير من التجارب وخلص إل أن الجماعات الإسلامية،

وكثير من العلماء والدعاة، يعلقون بدرجة كبيرة ‐ مانة الإسلام وتطبيق الإسلام ومصير الإسلام ومستقبله، عل موقف

الدولة ومدى التزامها بأحامه، وقيامها بحمل رايته.

وكثيرون يرون أن التطبيق الحقيق للإسلام والمستقبل الحقيق للإسلام إنما يتمثل ف "قيام الدولة الإسلامية" أو ربما

"الخلافة الإسلامية".

ولا شك أن الدولة الإسلامية أو الحم الإسلام ه عروة من عرى الإسلام وحصن حصين للحياة الإسلامية والمجتمع

.الإسلام

ولذلك فإن الانشغال بأمر إقامتها وبذل الجهود والتضحيات ف سبيلها أمر مشروع ومعتبر.

غير أنه حينما تصبح إقامة الدولة الإسلامية ه الشغل الشاغل والهدف العاجل، أو ه الأولوية العليا والغاية القصوى، فإن

هذا يصبح داعيا للتريث وموجبا للتثبت، حت نضع الأمور ف نصابها ونعطيها قدرها ومانها..

لقد رأينا ف حركاتنا الإسلامية من اعتمدوا شعار "الدولـة الإسلاميـة أولا"، فخاضوا لأجل الإقامة الفورية لها كبرى معاركهم

وألقوا فيها كامل ثقلهم، وجندوا لها كل طاقاتهم  وإماناتهم المادية والمعنوية.

م هوالعروة الأساسية والرئيسية فواليوم بعد وصول بعض الحركات الإسلامية لمؤسسات الدولة فهل وجدت فعلا أن الح

تنزيل المشروع الإسلام؟

الحم وعرى الإسلام:

يثر الاستشهاد عل أهمية الدولة الإسلامية وعل أولويتها أو ضرورة استعادتها ضمن حركة التصحيح وإعادة البناء،

بالحديث النبوي الشريف“عن أب أمامة قال: قال رسول اله: "لتَنقُضن عرى الإسلام عروة عروة، فلما انتقضت عروة

تشبث الناس بالت تليها.

م عروة من عرى الإسـلام. غير أن هذا الحديث يشير إلم وآخرهن الصلاة". حيث إن الحديث اعتبر الحفأولهن نقضا الح

حقيقتين ضمنيتين لا ينتبه إليهما المستشهدون به، ومنهما كون الحم هو أضعف عروة من عرى الإسلام، لأن الانتقاض

والانسار يصيب أول ما يصيب الجزء الأضعف أو الأقل صلابة من أي شء.

بينما يظل الجزء الأكثر قوة ومتانة صامدا مقاوما لعوامل الهدم والسر، حت يون الأخير بقاء والأخير انسارا وانتقاضا.

فمعن الحديث أن أضعف ما يعتمد عليه الإسلام ف وجوده وبقائه هو الحم، وأن أرسخ ما يقوم عليه وأصلب ما فيه هو

الصلاة.

ومعن هذا  أن الدولة ليست كل شء وليست أهم شء. بل يجب أن ينظر إليها الناس عل  أن لها حيزا محدودا ووظائف

محدودة، وأنها لا يمن أن تقوم مقام الأمة، فإنهم حينئذ يتحررون من عقدة الدولة ومن تأليه الدولة، وينطلقون ف أداء

واجباتهم وإصلاح شؤونهم وبناء مجتمعهم وحمل رسالتهم، لأن الأمة ه الأصل 



إن الامتحان البير الذي عل العلماء وطلائع العمل الإسلام أن يخوضوه وينجحوا فيه هو تفعيل طاقات الأمة ف جميع

.اليـوم بالمجتمـع المدنـ أو ما يسم ،للمجتمع الأهل الاشتغال الآل الاتجاهات، هو الوصول إل

3. تجديد الفر السياس الإسلام والأسئلة الراهنة

ام القليلة التمدى القرون الماضية تدور حول قراءة بعض النصوص والأح عل الإسلام ر السياسظلت أسئلة الف

تتعلق بالمجال السياس كالنصوص الآمرة بالشورى والعدل والإحسان والحم بما أنزل اله والأمر بالمعروف والنه عن

المنر والنصح لأئمة المسلمين وعامتهم....

كما أن ما تداولته كتب الفقه السياس ومصنفات السياسة الشرعية – حسسب الدكتور الريسون‐ ليست أكثر من

توصيف وتنظيم فري ظرف للنظم والأعراف الت صاغتها وصنفتها الممارسة الفعلية لحركة التاريخ أو بالأحرى يمتزج

تاريخ المسلمين وتصرفات المسلمين بالمرجعية الإسلامية والثقافة الإسلامية وقد يون نصيب التاريخ وتأثيره فيها أكثر من

نصيب الشرع وأدلته.

فحين يتحدث العلماء والمفرون ف قضايا الخلافة والملك وأهل الحل والعقد وعن صلاحيات الإمام وحقوقه وطاعته وعن

الشورى والبيعة وعن ولاية العهد وإمامة المتغلب ووزارة التفويض ووزارة التنفيذ، فإنهم عادة يتحدثون عن ذلك ‐ يؤكد

الدكتور الريسون‐  وهم يجمعون ويمزجون بين استلهام الواقع الماثل وما يتطلبه إصلاحا وتميلا وما يسمح به وما لا

يسمح به، من جهة وعن تقديراتهم وتصوراتهم وتجربتهم المعيشة من جهة ثانية وبين التفاتهم إل المبادئ والأدلة الشرعية

وما تسعف به وترشد إليه من جهة ثالثة.

كما أن الممارسة التاريخية فيها الثير من المحاكاة والاقتباس من أنماط الحم السائدة وقتئذ.

لذلك وجب التمييز بين ما هو تاريخ وبين ما هو شرع وإعمال الاجتهاد العلم حت ف ما نتج عن التأمل ف المبادئ

والأدلة الشرعية.

إذ الفصل بين الشريعة وموناتها والتاريخ وموناته سيرفع الحرج عن مبدأ المراجعة لتراث الفقه السياس ويساهم ف إنتاج

فقه سياس يجيب عل أسئلة راهنه وإشالات زمانه من قبيل الحرية والمواطنة والدولة المدنية والمواثيق الدولية وعن

الموازنة بين التنمية الاقتصادية والعدالة الاجتماعية وعن التشارك ف إنتاج الثروة والتضامن ف توزيع ثمارها وعن إسهام

المرجعية الإسلامية ف إغناء وتطوير القيم الونية وعن الفن والإبداع والحريات العامة والحريات الفردية وغيرها .

الدولة المدنية والدولة الدينية:

لم يسبق أن طرح سؤال الدولة المدنية مثلما يطرح اليوم مصحوبا بتخوفات وهواجس بعضها مشروع ناجم عن ضعف

التواصل والحوار بين التيارات الإسلامية وما يسم بالتيارات المدنية حت لا نسميها علمانية غير أن الهواجس الأخرى ليست

سوى مزايدة وإحراج أو جزء من عملية التحريض والتخويف وإثارة الزوابع أمام هذه التجارب الديمقراطية الناشئة .

وف هذا الصدد نتساءل اليوم مع الأستاذ فهم هويدي حول هل يندرج موضوع الدولة المدنية والدولة الدينية ف سياق

الإجابة عن سؤال آن تفرضه الظروف والسياقات الحالية الت أفرزها ما سم بالربيع العرب، من تصدر الإسلاميين لنتائج

الانتخابات وتحمل مسؤولية الحم ف بعض الأقطار

أو أنه مجرد محاولة لإيجاد إجابة إسلامية عن سؤال غرب ف الأساس، أفرزته التجربة الغربية مع النيسة، ولا وجود له

أصلا فـ التصـور الإسلامـ، وبالتـال فـإن الخـوض فـ هـذا الإشـال هـو مجـرد نقـل قسـري لسـؤال غربـ إلـ الساحـة

الإسلامية. 

أو كما نبه إل ذلك المستشار طارق البشري حين قال أننا : "نتساءل ونختلف ف دولة دينية أو مدنية، ونظنهما دولتين نختار

بينهما، بينما هما شء واحد، ونحن إذا حطمنا ما نظنه واحدة منهما فلن نجد الأخرى"، وبأن «المدنية» ف الاستخدام



العادي لها كانت تقوم ف مواجهة «العسرية»، ولنها ف الاستخدام الدائر الآن تقوم ف مواجهة «الدينية»، وأن «المدنية»

ف هذا الاستخدام مقصود بها التنظيم المؤسس للدولة وللمجتمع.

و«الدينية» مقصود بها المرجعية الفرية والثقافية العامة الت تقوم وراء هذا التنظيم المؤسس. وبالتال يدعو إل أن يون

جهدنا ليس ف إثارة التعارض بينهما، ولن ف استخلاص التوافق بينهما ليصير شيئا واحدا. 

أو أنه محاولة لتدارك مفهوم "حاكمية اله"، الت نظر لها الفقيه الباكستان البير أبو الأعل المودودي، وطورها المفر

الشهيد سيد قطب، والت أصبحت بعد ذلك أكثر ترددا وشيوعا ف كتابات الثير من دعاة "حاكمية اله" من خلال الدعوة

للعمل من أجل "حومة اله" الت يأت بها "حزب اله" لتُعل كلمة اله، وبالتال فه محاولة لتحصين هذا المفهوم بضوابط

واضحة تمنع أي انزلاق لإساءة استخدام اسم اله وسلطانه سبحانه وتعال، أو أي تقديرات أو تفسيرات تخلط حق اله بحق

الحاكم وحق الناس، وهو خلط قد يدفع ثمنه الناس ف النهاية. (أنظر كتاب القرآن والسلطان لفهم هويدي ص 138).

أم أنها بغض النظر عن ذلك كله، تعتبر قضية أصيلة مطروحة ف ساحة الفر السياس الإسلام وجب تدارسها والبحث

فيها، خاصة فيما يتعلق بالعلاقة الت تربط بين الدعوي والسياس ف إطار الدولة الإسلامية، هل الفصل القاطع بينهما

وإقامة السياسة عل أسس مدنية محضة تقص الدين بصفة تامة باعتباره شأنا مطلقا يحيل عل المقدس بينما السياسة

شأن نسب ليس مقدسا وإنما قابل للنقد والمعارضة.

أو الوصل والدمج التام بما يجعل العمل السياس عملا دينيا انطلاقا من أن الدين الإسلام دين شامل.

أم أن العلاقة الأوفق بين الدين والسياسة ف الإسلام ليست ه الفصل إل درجة القطيعة، ولا الوصل إل درجة التطابق،

وإنما ه التمييز والتمايز كما ناقش ذلك الدكتور سعد الدين العثمان ف كتابه الدين والسياسة تمييز لا فصل. 

غير أن السؤال الأهم ف هذا الإطار هو هل الدولة المدنية دولة علمانية بالضرورة؟

وما ه ملابسات ارتباط العلمانية بالدولة المدنية؟

وهل الربط والترابط يعتبر ربطا توينيا ميانييا أم هو ربط مخصوص بالتجربة الأوربية وكفاحها للتخلص من طغيان

المؤسسة الدينية المنحرفة ف تحالفها مع المؤسسة الملية الطاغية ؟.

وف الجهة المقابلة هل الدولة الإسلامية دولة دينية ثيوقراطية؟

وبالتبع هل الحم ف الإسلام يستمد من مصدر إله أم هو شورى واختيار ورض بشري وهل الحاكم يستمد شرعيته ممن

اختاره برضاه ويملك محاسبته وعزله أم هو من إرادة إلهية لا سبيل لمحاسبته إلا من تلم الإرادة ؟

إن الإجابة الصحيحة عن الأسئلة الأول هو الذي من شأنه أن يفك الارتباط بين الدولة المدنية والفرة العلمانية.

والجواب الراشد عن الأسئلة الثانية هو الذي من شأنه أن يفك الارتباط بين الدولة الإسلامية والفرة الثيوقراطية.

فالدولة تون دينية عندما ترتبط السياسة فيها بالقداسة وترتبط فيها مصادر مشروعية السلطة بمصادر علوية غيبية متعالية

وتتطابق فيها إرادة الحاكم بإرادة مقدسة، أو عندما يدع فيها الحاكم العصمة أويضف طابع القداسة عل ما من يحم.

والدولة المدنية ه الت تفصل فيها السياسة عن القداسة؛ وترتبط فيها المسؤولية بالانتخاب وتمارس فيها السلطة التداول

والقرار بالشورى والديمقراطية المعبرين عن الإرادة الحرة للمحومين.

إن المعركة اليوم من اجل مدنية الدولة تمر بالضرورة عبر فك الارتباط عل المستوى الفري والمعرف بين المدنية

تجربة الدولة العلمانية عل جوانب الفشل والقصور ف تسليط الضوء عل المستوى التاريخ والعلمانية من جهة وعل

النمط الفرنس وتطبيقاتها ف عالمنا العرب خاصة ف تركيا وتونس ما قبل تجربت التحول الديمقراط فيهما.

وللخروج من المأزقين معا تم مؤخرا طرح فرية جديدة ه فرة الدولة المدنية بمرجعية إسلامية وذلك عل غرار الحزب

السياس بمرجعية سياسية لأن الحزب والدولة هما مؤسسات يفترض أن تعبر عن الإرادة الشعبية وتمثل الاختيارات القيمية



للشعوب وذلك ف نطاق قيم وثوابت كل شعب وكل أمة.

وف هذا الإطار تضمنت مذكرة حركة التوحيد والإصلاح حول الإصلاح الدستوري دعوة واضحة إل "الدولة المدنية

ون فيها السلطة للشعب وترتبط فيها ممارسة السلطة بالمسؤولية والمحاسبة، علت الديمقراطية بمرجعية إسلامية الت

أساس تعاقد سياس يضمن الرامة والحرية والعدالة، ويحقق استقلال سلطة القضاء والارتقاء بمنظومة حقوق الإنسان

وإطلاق الحريات" .

وف الأخير نخلص مع الدكتور أحمد الريسون إل "إن بعض الإسلاميين المتحفظين عن مصطلح الدولة المدنية موافقون

ل مفاهيمها ونماذجها المعروفة فرفض ما يضاد الدولة المدنية وخاصة الدولة الدينية التيوقراطية ب ومتفقون تماما عل

.الأورب الثقافة المسيحية والتاريخ المسيح

فالدولة الت يؤمن بها الإسلاميون ‐ بل مدارسهم بمن فيهم السلفيون المتحفظون عل مصطلح الدولة المدنية ‐ ليس لأحد

فيها قداسة أو عصمة أو سلطة مطلقة وليس فيها من يأت إل الحم أو يمارسه بنسب إله أو بتفويض إله وكل واحد فيها

الدنيا كما ف أفعاله ف ه عنه‐، وكل واحد فيها يحاسب ويؤاخذ علال يؤخذ من كلامه ويرد كما قال الإمام مالك ‐رض

الآخرة.

ويؤكد كثير من العلماء والمفرون المسلمين أن الدولة ف الإسلام توصف بأنها إسلامية ولن لا توصف بأنها دولة دينية

وأن ليس فيها شء من محاذير الدولة الدينية وصفاتها".

ف تصحيح مفهوم الشريعة قبل تطبيقها:

تطـبيق الشريعـة مـن الموضوعـات الشائـة التـ تتطلـب مناقشـة عميقـة أولا لمفهومهـا وثانيـا لمضمونهـا وثالثـا للمقاربـة

الدستورية المثل لتطبيقها.

ف مفهوم الشريعية

ولعل ما يثير الانتباه ف هذا الإطار هو الصورة النمطية الت ارتسمت ف الأذهان بخصوص مفهوم الشريعة عموما

وبخصوص سؤال تطبيقها عل وجه الخصوص.

فمن جهة ينبغ بذل مجهودات كبيرة من أجل تصحيح الصورة النمطية عن مفهوم الشريعة تلك الصورة الت تختزل

الشريعة ف جلد شارب الخمر ورجم الزان وقطع يد السارق وفرض الحجاب عل الفتيات ورفض حقوق النساء بالجملة

وتحريم لل مباهج الحياة، وكذا رفض حقوق الأقليات وتصنيف الناس عل أساس دين إل فسطاطين والعالم إل دارين.

هذه الصورة القاتمة الت جرى ترويجها عن الشريعة تحتاج إل جهد فري وشرع ومعرف كبير، أولا لدحضها وثانيا

لتصحيحها.

وعليه فإن المفهوم الشرع والإنسان "للشريعة" يمتد ف حقيقته إل معان تشمل "إصلاح العقيدة، وإقامة العدل، والتوزيع

العادل للثروة، وإشاعة الاستقامة، وإشاعة الأمن، والإحسان للمخالفين من أهل التاب.

ولذلك فإن إقامة أي عروة من عرى الدين وأي حم من أحامه، كل ذلك من الشريعة سواء كان من المعتقدات أو الأخلاق

.أو السياس أو النظام الاجتماع

كما أن العمل بالعرف الحسن من الشريعة، وكل ما استقر من معروف وخير عند عقلاء النوع البشري هو مما تأمر الشريعة

بالأخذ به والعمل به  ومن ثمة فالشريعة لا تنحصر لا ف الحدود ولا ف نظام العقوبات الذي هو نفسه مجرد جزء من النظام

.الإسلام

كما أن درء إقامة الحدود عند وجود الشبهات وعند انتفاء شروطها ومقدماتها هو من الشريعة أيضا".



نهايته، هو الشريعة الإسلامية . والسنة النبوية الصحيحة كلها وكل ما فيها ه ريم وكل ما تضمنه من فاتحته إلفالقرآن ال

الشريعة الإسلامية .

فالإيمان باله، والخوف من اله، والحياء من اله، وتقوى اله، كلها شريعة اله وكل ما يتحقق من هذه الأمور فه من تطبيق

الشريعة.

وكذلك عبادة اله والتوكل عليه والإخلاص له وذكره وشره كلها شريعة اله وكلها تطبيق للشريعة.

والتخلق بمارم الأخلاق والآداب من عدل وإحسان وصدق ووفاء ورفق وتواضع ... كل هذه الأمور من شريعة اله وكذلك

التنزه والتخلص من سفاسف الأخلاق ورذائلها والتعفف من الخبائث والمحرمات والوقوف عند المباحات الطيبات جزء من

الشريعة ومن تطبيق الشريعة.

وطلب العلم أي علم نافع وبذله ونشره والمساعدة عليه شريعة وتطبيق للشريعة.

وكل ما يحقق ويخدم مقاصد الشريعة ف حفظ الدين والنفس والعقل والنسل والمال فهو من صميم الشريعة ومن مصالح

الشريعة ...

والزواج والمساعدة عليه وحسن العشرة الزوجية فيه ... كله شريعة وعمل بالشريعة.

وكل ما يجلب أو يحقق أو يعزز كرامة الإنسان وحريته وأمنه ورفعته ماديا ومعنويا فهو من الشريعة ومن إقامة الشريعة.

وفضلا عن شرف الحم بما أنزل اله مما هو منصوص ف كتابه وسنة نبيه فإن الحم والعمل بل ما فيه عدل وإحقاق

للحق ورفع الظلم هو جزء من شريعة اله...

والأمر بالمعروف والنه عن المنر من أركان الشريعة... وكل إصلاح ونفع عل وجه الأرض وكذلك كل إزالة أو إعاقة لأي

فساد أو ضرر ف الأرض فهو من الشريعة..

فل من عمل بشء من هذا كله أو أعان عليه فهو عامل بالشريعة وقائم بتطبيق الشريعة سواء كان فردا أو كان جماعة أو

ومة أو وزير أو رئيس أو مرؤوس وأي واحد من هؤلاء خالف وخرق شيئا مما ذكر من الشريعة أو ساعد علدولة أو ح

خرقه فهو معطل للشريعة بقدر مخالفته وخرقه.

مسؤولية تطبيق الشريعة مسؤولية جميع المسلمين:

لقد اتضح مما تقدم من إشارات وعناوين مدى اتساع الشريعة وتنوع مضامينها وأنها ليست بذلك الضيق الذي يتصوره

أولئك الذين يرهنون الشريعة وتطبيقها بيد القضاة ومحاكمهم وبيد الرؤساء وحوماتهم فإن هم طبقوها فقد طبقت وارتفعت

رايتهم وإن هم نبذوها واعرضوا عنها فقد عطلت ونست رايتها.

وأيا ما كانت أهمية السلطة والدولة ف إقامة الدين وتطبيق شريعته فإنها تبق ويجب أن تبق دون أهمية الأمة والمجتمع.

سياساتهم وقوانينهم وغنما ف عدم تطبيقهم للشريعة ف ام المسلمين ليست هبها كثير من حيرت برى التوالجريمة ال

تبيل الشعوب وما فيها من طاقات وتخويف الناس وصرفهم ومنعهم من القيام بما يمنهم القيام به من مصالحهم

وواجبات دينهم.

وإذا كنا اليوم بعد وصول بعض الإسلاميين إل الحم إل بعض مواقع الحم ف مواقعهم نتساءل ونتحدث عن مدى وفاء

هؤلاء لشعار تطبيق الشريعة وعن مدى قدرتهم عل ذلك وعن أسلوبهم وطريقتهم ف هذا الباب...،فإن أهم ما يجب علينا

البدء به هو تصحيح مفهوم الشريعة ومفهوم تطبيق الشريعة.

وبناء عليه فإن أهم وأكبر خدمة يمن تقديمها للشريعة وتطبيق الشريعة ه إطلاق الطاقات الإسلامية المعطلة أو المعاقة

طاقات المجتمعات.

فيجـب إطلاق طاقـات الأمـة ودعـم مبادراتهـا وفاعليتهـا بأفرادهـا وجماهيرهـا وهيئاتهـا وعلمائهـا ودعاتهـا ونسائهـا وشبابهـا



الت من الشريعة وه تطبيق الجمهرة العظم المعول عليها ف ريها... فهذه الطاقات والفعاليات هوأغنيائها ومف

ستشل الرافد والسند القوي الوف لل المبادرات الحومية والبرلمانية المندرجة ف تطبيق الشريعة أو الرامية إل ذلك.

عن هذه التساؤلات يجيب الدكتور أحمد الريسون أن أحام الشريعة ه عين المصلحة الحقيقية للناس أفرادا وجماعات

وأن المصلحة الحقيقية ه أيضا شريعة.. وأن لا تعارض بين الشريعة الحقيقية والمصلحة الحقيقية ولا تضاد بين ما تريده

شريعة الإسلام وما تريده شعوب الإسلام ويسوق ف هذا الإطار عدد من الأدلة والقواعد لبيان كون الشريعة  مصلحة وكون

المصلحة شريعة.

.  التشريع الإسلام وبيان حجية المصلحة ومرجعيتها ف

وعل هذا الأساس وعل هذا النهج لا يبق مجال لتخويف الناس عل مصالحهم الحقيقية فالإسلام يتسع غاية السعة لل

الفنون الجميلة الممتعة البناءة بما فيها فنون اللهو والترفيه وف صحيح البخاري عن عائشة ‐رض اله عنها‐ "أنها زفت

امرأة إل رجل من الأنصار فقال نب اله ‐صل اله عليه وسلم‐ يا عائشة ما كان معم لهو؟ فإن الأنصار يعجبهم اللهو"

والإسلام يتسع للسياحة والتمتع بمباهج الأرض ومخلوقاتها "ولم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون" النحل آية 6

وهذا فنحن ف الإسلام لا نحتاج إلا إل فهم مقاصده ومصلحية أحامه ومراعاة ذلك وحسن تنزيله وسيفهم جميع الناس

حينئذ إلا من أب أن جميع أحام الشريعة ه الأحفظ لدنياهم وسعادتهم الدنيوية فضلا عن دينهم وكرامتهم.

4- الإسلاميون وتحديات الحم

بعد الحراك العرب وجد الإسلاميون أنفسهم أمام تحديات الحم ف ظرفية دقيقة تتطلب معالجة مخلفات مراحل الاستبداد

والتحم وجبر الأضرار المتراكمة بما فيها ضحايا الثورات ثم تلبية انتظارات الناس وترجمة آمالهم ف التغيير الذي من

أجله هبوا وخرجوا.

غير أن وصول هؤلاء الإسلاميين جاء ف مرحلة غاية ف الصعوبة إذ فضلا عن نسب العجز الاقتصادي ومستوى النهب

والهدر والفساد الذي تعرضت لها مقدرات بلادهم وثرواتهم هنالك أزمة اقتصادية عاصفة بالدول ف محيطهم وخاصة

.الدول شديدة الارتباط بالاقتصاد العالم بالنسبة إل

ومن جهة أخرى يتعين عليهم إعادة بناء الدولة وإعادة هيلة السلطة فيها بما يرس منهجا قائما عل الشراكة السياسية ويسد

المنافذ عل الاستبداد والإقصاء والتفرد بالسلطة .

إن ما يزيد من صعوبة هذه المهام كونها تأت ف ظل أوضاع ما زالت فيها القوى المضادة تبحث عن سبل استعادة زمام

المبادرة وتنشط فيها جيوب المقاومة لتغذية مناخ اللاثقة بين الشركاء فضلا عن تحريض الخصوم وزرع الألغام ف الطريق

والاستدراج إل معارك وقضايا سجالية .

• فهل سيعتبرون ذلك من مستلزمات طريق الإصلاح ويصبرون عل الأذى اتباعا للحديث النبوي الشريف (المؤمن الذي

يخالط الناس, ويصبر عل أذاهم خير من المؤمن الذي لا يخالط الناس ولا يصبر عل أذاهم....) ويقرون بأن المدافعة بين

الصلاح والفساد سنة مستدامة لاتنته بانتخابات أو بأغلبية أو بمعارضة أو بالحومة أوبالدولة مصداقا لقوله تعال: "ولولا

دفاع اله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض" أم أنهم سيركزون عل خطاب المظلومية؟

• وف ضوء كل هذه المعطيات يقف الإسلاميون أمام مفترق طرق ف تعاملهم مع مطالب الشارع هل يستندون إل الشرعية

الثورية أم يبددون مخاوف خصومهم ف الداخل والخارج حيال الديمقراطية والاعتراف بالأخر ويؤسسون لشراكة سياسية 

تؤسس للتلة التاريخية بين الأطراف الأساسية ف الأمة.

• هل ينهجون مسلك الإصلاح المتدرج التراكم المنتج الذي نظروا له والذي يبن عل الموجود أم ينساقون مع اللحظة

الثورية ويسلون المنهج الثوري الطفروي القطائع.؟ أي الاستئناف الصفري.



• كيف ينتقلون من خطاب المشروع البديل ويبددون هواجس الإقصاء والتفرد ويؤسسون لخطاب الإسهام والتشارك؟

• كيف يوازنون بين ضغط الجماهير الثائرة المستعجلة لتحقيق أهداف الثورة والمتطلعة إل تقاسم ثمارها وبين توازنات

المعادلات الدولية وألغام السياسة الدولية؟

• كيف يوازنون بين أشواق الناس ف الحرية وتطلعاتهم إل التصالح مع مرجعياتهم وإعادة الاعتبار إل هوياتهم وبين

مستلزمات المسؤولية وإكراهات التدبير والإنجاز للارتقاء بالمعيش اليوم للناس ومعالجة بنيوية لآفات الفقر والبطالة

وتوفير الخدمات الأساسية.

• كيف يوازنون بين محاربة الفساد واستعادة الثروات المنهوبة وف نفس الوقت تأمين الناس عل مصالحهم وعدم زرع

الفوبيا والخوف المؤشرة عل عدم الاستقرار والطاردة للاستثمار والمضرة بالسياحة؟.

• كيف ينصفون ضحايا المراحل المظلمة ولا يزرعون الضغائن والأحقاد والانتقام وهل من سبيل إل عدالة انتقالية بديلة

عن العدالة الانتقامية؟

• كيف يتعاملون مع القطاعات الحساسة كالفن والسينما والإعلام  بمنطق يضع هذه القطاعات ف قلب الإصلاح وف نفس

الوقت يحافظون عل متسبات الحرية والإبداع.

:والخلاصة ه**

أن وصول الإسلاميين إل الحم وانخراطهم ف مؤسسات الدولة يحتاج إل مصاحبة معرفية وفرية تجديدية لطرح الأسئلة

الحقيقية الراهنة وتوفير الفضاءات المتنوعة والمتعددة للاجتهاد وإبداع خيارات وبدائل تمثل سندا لهذه التجربة

إن الاشتغال بقضايا الدولة وإشالات السلطة يعتبر مدخلا مهما ف التنزيل للمشروع الإسلام غير أنها ليست المدخل

الوحيد والأوحد وليست حت المدخل الأهم وسيون من الخطأ التفريط ف المداخل الأخرى كالعمل التربوي والدعوي

والثقاف أي مدخل توين وتخريج الإنسان الصالح المصلح، وسيون بمثابة ما حصل ف غزوة أحد حين غادر الرماة

الجبل والتحقوا بالصفوف الت حققت النصر ف بداية الغزوة، فانشغلوا جميعا باستحقاقات النصر والنجاح وضيعوا مهمة

الإسناد الحقيق المتمثل ف الحماية والمدافعة .

وإن الخشية ونحن نستحضر هذا الحدث من سيرة الرسول –صل اله عليه وسلم‐ ومسيرة الرسالة وما نستق منها من

عبر ودروس تبق قائمة من أن يخل الجميع مواقع الرم ووظيفة الرماة وه محاضن التربية ومنابر الدعوة وفضاءات

الفر والثقافة من دعوتهم ويهرعون جميعا إل العمل المباشر الذي انبسطت فرصه.

وليس هذا وحسب بل التحذير يبق قائما من أن نستثمر خيرة طاقاتنا وجل رجالنا ونسائنا وخبراتنا ف هذا العمل الذي

ر فلا تقاس بأي حال من الأحوال بقيمة وحجم ودور التربية والدعوة والف انته التحجمه وم نتواضع جميعا عل

.المشروع الإسلام

ومة عائدا حضاريا يتجاوز حالة المد والجزر التوتسيير الدولة والح هو كيف نجعل للعمل السياس فالتحدي الأساس

تعرفها الانتخابات بل يعمل عل ترسيخ وإشاعة قيم حضارتنا الت تضمن الاستمرارية.

المصادر:


