
الحمد له، والصلاة والسلام عل رسول اله وعل آله وصحبه ومن والاه، أما بعد:

فإنه مما لا شك فيه أن لتحقيق أي أمر من الأمور والوصول إليه أسباب يجب بذلها والقيام بها، حت يتحقق المطلوب،

ويسعد العبد بالمرغوب، فاتخاذ الأسباب أمر شرع مطلوب وتركها مخالف للشرع والعقل، والاعتماد عليها شرك، والتوحيدُ

الاعتماد عل مسبب الأسباب ورب الأرباب مع اتخاذ الأسباب.

 

يسع من أعظم المطالب الت ه‐ فوق جميع الدعوات مطلبالأعداء، وإعلاء كلمة التوحيد ‐لا إله إلا ال والنصر عل

لتحقيقها كل مسلم.

هذا؛ وإن أسباب النصر كثيرة جاءت النصوص الشرعية بتجليتها وإيضاحها، ومن أعظم الأسباب الجالبة للنصر نصرةُ اله

هوا الرنْ تَنْصنُوا اآم ا الَّذِينهيا اوقال ‐جل شأنه‐: {ي ،{هرنْصي نم هنَّ الرنْصلَيو} :‐ كما قال ‐ تعال ‐ تعال ‐

ينْصركم ويثَبِت اقْدَامم}، فـ"هذا أمر منه ‐ تعال ‐للمؤمنين، أن ينصروا اله بالقيام بدينه، والدعوة إليه، وجهاد أعدائه،

والقصد بذلك وجه اله، فإنهم إذا فعلوا ذلك، نصرهم اله وثبت أقدامهم، أي: يربط عل قلوبهم بالصبر والطمأنينة والثبات،

ويصبر أجسامهم عل ذلك، ويعينهم عل أعدائهم، فهذا وعد من كريم صادق الوعد، أن الذي ينصره بالأقوال والأفعال

سينصره مولاه، وييسر له أسباب النصر، من الثبات وغيره"[تفسير السعدي (785)].

ومن الأقوال والعبادات اللسانية والقلبية الت ينصر العبد ربه والت جعلها اله ‐تعال‐ سبباً من أسباب النصر لعباده

الموحدين ذكر اله فقال ‐ تعال ‐: {يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا اله كثيراً لعلم تفلحون * وأطيعوا اله

ورسوله ولا تنازعوا فتفشلوا وتذهب ريحم واصبروا إن اله مع الصابرين}، وف هذا تعليم اله لعباده المؤمنين آداب اللقاء

ف ‐ ه ‐ تعالالأمر بالإكثار من ذكر ال ه ‐: "وفرحمه ال ‐ وطريق الشجاعة عند مواجهة الأعداء، قال الشيخ الشنقيط

كل حال؛ ولاسيما ف ه علله الإكثار من ذكر ال أن المسلم ينبغ أضيق الأوقات؛ وهو وقت التحام القتال دليل واضح عل

وقت الضيق، والمحب الصادق ف حبه لا ينس محبوبه عند نزول الشدائد.

قال عنترة ف معلقته:

الذكر والاستغفار وأثرهما ف النصر والانتصار
يلانال اتب : علال

التاريخ : 14 مايو 2012 م

المشاهدات : 19588



وبيض الهند تقطر من دم ولقد ذكرتك والرماح نواهل  *** من

وقال الآخر:

ذكرتك والخط يخطر بيننا *** وقد نهلت فينا المثقفة السمر" [أضواء البيان ف إيضاح القرآن بالقرآن (9 / 95).

ه ‐ سبحانه ‐ عباده بذكره عله ‐: "فمن أحب شيئاً أكثر من ذكره بقلبه ولسانه، ولهذا أمر الويقول ابن القيم ‐ رحمه ال

جميع الأحوال، وأمرهم بذكره أخوف ما يونون، فقال ‐ تعال ‐: {يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا اله

كثيراً لعلم تفلحون}، والمحبون يفتخرون بذكرهم أحبابهم وقت المخاوف وملاقاة الأعداء، وف بعض الآثار الإلهية: إن

عبدي كل عبدي الذي يذكرن وهو ملاق قرنه. فعلامة المحبة الصادقة ذكر المحبوب عند الرغب والرهب، وقال بعض

المحبين ف محبوبه:

يذكرنيك الخير والشر والذي *** أخاف وأرجو والذي أتوقع"[روضة المحبين: 264].

وللعلماء ف هذا الذكر، أعن قوله ‐ تعال ‐: {واذْكروا اله كثيراً لَعلَّم تُفْلحونَ}، ثلاثة أقوال:

الأول: اذكروا اله عند جزع قلوبم، فإن ذكره يعين عل الثبات ف الشدائد.

الثان: اثبتوا بقلوبم، واذكروه بألسنتم، فإن القلب لا يسن عند اللقاء ويضطرب اللسان، فأمر بالذكر حت يثبت القلب

عل اليقين، ويثبت اللسان عل الذكر، ويقول ما قاله أصحاب طالوت: {ولَما برزُوا لجالُوت وجنُودِه قَالُوا ربنَا افْرِغْ علَينَا

صبراً وثَبِت اقْدَامنَا وانْصرنَا علَ الْقَوم الْافرِين} [البقرة: 250]. وهذه الحالة لا تون إلا عن قوة المعرفة، واتقاد البصيرة،

وه الشجاعة المحمودة ف الناس.

الثالث: اذكروا ما عندكم من وعد اله لم ف ابتياعه أنفسم ومثامنته لم.

قال القرطب ‐ رحمه اله ‐: "قلت: والأظهر أنه ذكر اللسان الموافق للجنان. قال محمد بن كعب القرظ: لو رخص لأحد

ف ترك الذكر لرخص لزكريا، يقول اله ‐ عز وجل ‐: {ا تُلّم النَّاس ثَلاثَةَ ايام ا رمزاً واذْكر ربكَ} [آل عمران: 41].

ولرخص للرجل يون ف الحرب، يقول اله ‐ عز وجل ‐: {اذَا لَقيتُم فىةً فَاثْبتُوا واذْكروا اله كثيراً}. وقال قتادة: افترض

اله ‐جل وعز ذكره‐ عل عباده، أشغل ما يونون عند الضراب بالسيوف. وحم هذا الذكر أن يون خفياً، لأن رفع

روه إذا كان الذاكر واحداً. فأما إذا كان من الجميع عند الحملة فحسن، لأنه يفت فمواطن القتال رديء م الصوت ف

أعضاد العدو". [الجامع لأحام القرآن (8 / 24)].

فارفعوا يا أخوت المجاهدين ف أرضنا الحبيبة أصواتم بالتبير والأذان، فإن شياطين الجن يهربون من سماع الأذان وذكر

اله، وإخوانهم شياطين الإنس تترعد فرائصهم وترتعب قلوبهم وتخور عزائمهم وتزلزل الأرض من تحتهم عند سماع ذكر اله،

فهل شء أكبر من اله؟ فاله أكبر من كل كبير ومن كل ملك ورئيس وأكبر من هؤلاء الذين تسلطوا عل رقاب الناس،،

والأمر صار متواتراً لدى القاص والدان والصغير والبير أنهم إذا ذكر اله بالتبير اشمأزت قلوبهم وولوا مدبرين،

واستبدلوا إخوان الأغان والطبول والتصفيق بذكر اله والتضرع إليه وسؤاله ومناجاته.

ويقول ابن القيم ‐ رحمه اله ‐ ف آخر كتابه (الفروسية) منبهاً عل أمر مهم مستفاد من هاتين الآيتين الريمتين ف سورة

الأنفال: {يا أيها الذين آمنوا إذا لقيتم فئة فاثبتوا واذكروا اله كثيراً لعلم تفلحون * وأطيعوا اله ورسوله ولا تنازعوا فتفشلوا

وتذهب ريحم واصبروا إن اله مع الصابرين}، ومنوهاً عل أهمية الذكر ف تحقيق النصر عل العدو إذا اجتمع مع

الأسباب الأخرى: "فأمر المجاهدين فيها بخمسة أشياء ما اجتمعت ف فئة قط إلا نصرت وإن قلت وكثر عدوها:

أحدها: الثبات.



.‐ كثرة ذكره ‐ سبحانه وتعال :الثان

الثالث: طاعته وطاعة رسوله.

لمة وعدم التنازع الذي يوجب الفشل والوهن وهو جند يقوي به المتنازعون عدوهم عليهم فإنهم فالرابع: اتفاق ال

اجتماعهم، كالحزمة من السهام لا يستطيع أحد كسرها فإذا فرقها وصار كل منهم وحده كسرها كلها.

الخامس: ملاك ذلك كله وقوامه وأساسه وهو الصبر.

فهذه خمسة أشياء تبتن عليها قبة النصر ومت زالت أو بعضها زال من النصر بحسب ما نقص منها، وإذا اجتمعت قوى

بعضها بعضاً وصار لها أثر عظيم ف النصر، ولما اجتمعت ف الصحابة لم تقم لهم أمة من الأمم وفتحوا الدنيا ودانت لهم

العباد والبلاد، ولما تفرقت فيمن بعدهم وضعفت آل الأمر إل ما آل. ولا حول ولا قوة إلا باله العل العظيم، واله المستعان،

وعليه التلان، وهو حسبنا ونعم الوكيل".

فاله اله يا أخوت بتحقيق هذه الأسباب الخمسة مجتمعة وعدم التفريط بأحدها فلها غاية ف الأهمية، "وأنت أخ المسلم

إذا استقرأت الدول الإسلامية وجدت السبب الأعظم ف زوال ملها ترك الدين والتفرق الذي أطمع فيهم الأعداء وجعل

بأسهم بينهم" [تفسير السعدي].

وينوه الشيخ رشيد رضا ‐ رحمه اله ‐ عل مفعول الذكر وأثره ف نصر المسلمين فيقول عند تفسيره لآيت الأنفال:

"{واذْكروا اله كثيرا} اي: واكثروا من ذِكرِ اله ف اثْنَاء الْقتَالِ وتَضاعيفه، اذْكروه ف قُلُوبِم بِذِكرِ قُدْرته، ووعدِه بِنَصرِ

رسله والْمومنين، ونَصرِ كل من يتَّبِع سنَنَهم بِنَصرِ دِينه، واقَامة سنَنه، وبِذِكرِ نَهيِه لَم عن الْياسِ مهما اشْتَدَّ الْباس، وبِانَّ

هانيم ،هدَادعتاسو هِدُوةُ عقُو ولُهتَه  يهف لمتَاذَا، وه رذَك نفَم ،زِيزالْع الْقَوِي وهو ،شَاءي نم رنْصي ،نْدِهع نمو دِهبِي رالنَّص

لك نَاهعم ظَةحَونَ بِمرغتَصبِيرِ الَّذِي تَسَّالت ثْلبِم مِقُلُوبافَقَةً لوم منَتلْسا بِاضيا وهراذْكو  ،نْهى مقْوا ‐ تعال ‐ هنَّ البِا

.ءَش هجِزعي  ْنبِا ينقالْي ععز وجل ‐ م ‐ هلَيا عرالتَّضو اءالدُّعو ،دَاها عم

حََلْفانِ لنَوِيعانِ الْمببا السمه ‐ تعال ‐ هال رذِكو اتنَّ الثَّبا :يا، اهِملَيك نيرمنُوطٌ بِام اءجذَا الره {َونحتُفْل مَّللَع}

ا الثَّانماو .ةشَرِيالْب عقَائالْو نم ثَالَهنَّا ميقَدْ بو ،رفَظَاه لوا اما ،ةرخا ابِ فالثَّو لنَي ف ا، ثُمالدُّنْي تَالِ فالْق زِ فالْفَوو

يهف هال نَنسو هامحاو همانِ حيب ا فهلَتمةُ بِجورالس ذِههو ،هاقيس ةُ فيا ذِهه لَتا نَزا مرِهظْها نمو ،ثَركاو رظْها لَتُهثمفَا

وهو غَزوةُ بدْرٍ الْبرى....... وثَبت انَّه كانَ من اسبابِ انْتصارِ الْجيشِ الْبلْغَارِيِ علَ الْجيشِ التُّرك ف حربِ الْبلْقَانِ

الْمشْهورة، ما كانَ من ابطَالِ الْقُوادِ والضباط من التَّركِ لْذَانِ والصَة من الْجيشِ، والدَّعاية الَّت بثُّوها فيه من ۇجوبِ

الْحربِ للْوطَن، وبِاسم الْوطَن، ولشَرفِ الْوطَن، فَلَما علموا بِهذَا اعادوا الْموذِّنين وائمةَ بِعمائمهِم الَ كل تَابورٍ، واقَاموا

يرثانَ تَاكو ،يمظع يرثتَا انَ لَهالٍ كع يجبِنَش اءب تَب تارذَانِ صتِ اعما سلَم راكسنَّ الْعدُ اائرتِ الْجوقَدْ رو .يهِمةَ فَالص

وءكُ سى التُّرري فوسو ،هقْتو دٍ فاحو لنَارِ كالْم ف ندَيالشَّاه نذَينَا هرقَدْ ذَكا، ورلْغَارِ ظَاهالْب َلع ملَه ةرْدِ الوكَ بِعذَل

عاقبة كفْرِ حومتهِم، ومحاولَتها افْساد دِين شَعبِها علَيه " [تفسير المنار (10/ 20)].

والصحابة –رضوان اله عنهم وأرضاهم‐ ببركة اتباعهم لأمر اله ورسوله ‐صل اله عليه وسلم‐ وثباتهم عل ذلك وكثرة

ذكرهم له وتضرعهم إليه واعتمادهم عليه وحده دون سواه من الأكاسرة وهيئة الأمم الفارسية والرومية، مع اتحادهم وعدم

أعظم إمبراطورية ف وآخراً فتحوا الممالك قلباً وقالباً وقضوا عل ه أولاتفرقهم وصبرهم وعدم يأسهم كل هذا وبفضل ال

زمانهم وفتحوا المشرق والمغرب ف مدة يسيرة جداً حت علت كلمة التوحيد عل كل الأديان، فإن حذونا حذوهم وسرنا

سيرهم ‐فبإذن اله‐ النصر قادم وقريب.

وقبل الصحابة –رضوان اله عليهم‐ رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ حيث ف غزوة بدر لهج بذكر اله وتضرع إليه

واستغاث به فتب اله له النصر المبين ودحر أعداءه الافرين.



ومن الأدلة عل أثر ذكر اله ف تحقيق النصر عل الأعداء وهزيمتهم، وفتح المدن البيرة به ما أخبر النب ‐صل اله عليه

وسلم‐ أن القسطنطينية ف آخر الزمان ستفتح بالتبير والتسبيح، فجاء ف بعض الآثار أن النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐

قال لعل بن أب طالب: ((ستقاتلون بن الأصفر ف عصابة من المسلمين لا تأخذهم ف اله لومة لائم حت تستفتحون

القسطنطينية بالتبير والتسبيح)) [المعجم البير للطبران (17 / 21)]، وف رواية عند الحاكم ف المستدرك (4 / 551):

((فيجيزون إل المدينة حت ينزلوا بها فيهدم اله جدرانهم بالتبير ثم يدخلونها فيقسمون أموالهم بالأترسة)). وف رواية:

((فيفتحها اله عليم بالتبير، فيخرب ثلثها، ويحرق اله ثلثها، وتقسمون الثلث الباق)). وف رواية: ((فيفتحون حصونها

ومدائنها بالتبير؛ يبرون تبيرة فيسقط جدار، ثم يبرون تبيرة أخرى فيسقط جدار، ثم يبرون تبيرة أخرى فيسقط

ًايلون يومئذ غنائمهم كيبير، ويترومية، فيفتحونها بالت جدارها البحري لا يسقط، ثم يستجيزون إل جدار آخر، ويبق

بالغرائز)). رواه نعيم بن حماد [وانظر: إتحاف الجماعة بما جاء ف الفتن والملاحم وأشراط الساعة، للتويجري (1 / 394)].

ومن فوائد ذكر اله أنه تطمئن القلوب به وتسن وتثبت وتهدأ، فالقلوب عند لقاء العدو تون مضطربة خائفة، فإذا لزمت

نئتَطْمنُوا وآم الَّذِين} :‐ سره كما قال ‐ تعالت وجه العدو حت نت وأصبحت قوية ثابتة صامدة فر اطمأنت وسالذِّك

ه، كما قال ‐ تعال[الرعد: 28]، وجاء النصر والفوز بعد الاطمئنان بذكر ال {الْقُلُوب نئتَطْم هرِ البِذِك ا هرِ البِذِك مهقُلُوب

‐: {واذْكروا اله كثيرا لَعلَّم تُفْلحونَ }[الجمعة: 10]، فرتب الفلاح عل الذِّكر، وهذه فائدة عظيمة يجنيها الذاكر حيث يتب

له الفوز والفلاح ف الدنيا والآخرة والنصر عل الأعداء؛ إذ هو سبب من أسباب النصر.

ومما يدل عل تأثير الذكر ف نفوس المجاهدين وتثبيتهم وشحذ هممهم وتقوية عزائمهم، بالإضافة إل تفتيت عضد عدوهم

وزعزعة صفه وبث الرعب ف نفوس جنوده ما حاه ربنا ‐ جل وعلا ‐ عن موس وهارون ‐ عليهما السلام ‐، إذ قال

مخاطباً لموس ‐ عليه السلام ‐: {اذهب أنت وأخوك ولا تَنيا ف ذِكرِي}، قال ابن كثير ‐ رحمه اله ‐ ف تفسيره هذه الآية

الريمة: "والمراد أنهما لا يفتران ف ذكر اله ف حال مواجهة فرعون، ليون ذكر اله عوناً لهما عليه، وقوة لهما، وسلطاناً

كاسراً له، كما جاء ف الحديث: ((إن عبدي كل عبدي الذي يذكرن وهو مناجز قرنه)) [تفسير ابن كثير 9: 339].

لمة العظيمة المتضمنة علهذه ال ،((هلا حول ولا قوة إلا بال)) :تعين المسلم وتقويه وتثبته قول ومن الأذكار الت •

الاستعانة باله والعلم بأنه لا تحول من الضعف إل القوة ومن الذل إل العزة ومن الهوان إل العلو والتمين ومن الهزيمة

إل النصر ومن الخسران إل الفلاح والفوز ومن الضلال إل الهدى إلا من اله وحده لا شريك له، لا أمم متحدة ولا مجلس

أمن ولا غيرهم ممن هو دونهم أو فوقهم، فالأمر له من قبل ومن بعد يعز من يشاء ويذل من يشاء، ويؤت الملك ممن يشاء

وينزعه ممن يشاء، فلا مانع لما أعط ولا معط لما منع، ‐ سبحانه وتعال ‐ فعال لما يريد، وكل يوم هو ف شأن.

ومن استعان باله ‐جل جلاله‐، فاله ‐ سبحانه ‐ يعينه عل قضاء حوائجه، وجميع ما يصلحه. والاستعانة باله من

أفضل العبادات وأجلّها وتُعرف منزلتها وعظم شأنها من خلال سورة الفاتحة الت أمر اله ‐ سبحانه ‐ عباده أن يتعبدوه

بتلاوتها يومياً مراراً.

موس ه عليه وسلم‐ لأحد أصحابه، فعن أبال ه ‐صللمة العظيمة كنز من كنوز الجنة، ووصية رسول الوهذه ال

الأشعري ‐ رض اله عنه ‐ قال: لما غزا رسول ‐صل اله عليه وسلم‐ خيبر أو قال لما توجه رسول اله ‐صل اله

عليه وسلم‐ أشرف الناس عل واد فرفعوا أصواتهم بالتبير اله أكبر اله أكبر لا إله إلا اله، فقال رسول اله ‐صل اله

عليه وسلم‐: ((اربعوا عل أنفسم إنم لا تدعون أصم ولا غائباً، إنم تدعون سميعاً قريباً وهو معم))، وأنا خلف دابة

رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ فسمعن وأنا أقول: لا حول ولا قوة إلا باله، فقال ل: ((يا عبد اله ابن قيس))، قلت:

لبيك يا رسول اله، قال: ((ألا أدلك عل كلمة ه كنز من كنوز الجنة))، قلت: بل يا رسول اله فداك أب وأم. قال: ((لا

حول ولا قوة إلا باله))(1).



وكذلك من فضائلها أنها غراس الجنة، فقد ثبت أن رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ ليلة أسرى به مر عل إبراهيم ‐ عليه

السلام ‐ فقال: ((من معك يا جبريل؟ قال هذا محمد، فقال له إبراهيم: مر أمتك فليثروا من غراس الجنة فإن تربتها طيبة

وأرضها واسعة، قال: وما غراس الجنة؟ قال: لا حول ولا قوة إلا باله))(2).

قال النووي ‐ رحمه اله ‐: "قوله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: ((لا حول ولا قوة إلا باله كنز من كنوز الجنة))، قال العلماء:

سبب ذلك أنها كلمة استسلام وتفويض إل اله ‐ تعال ‐ واعتراف بالإذعان له وأنه لا صانع غيره ولا راد لأمره، وأن العبد

لا يملك شيئاً من الأمر، ومعن النز هنا أنه ثواب مدخر ف الجنة، وهو ثواب نفيس كما أن النز أنفس أموالم.

.‐ ه ‐ تعالقال أهل اللغة: الحول الحركة والحيلة أي لا حركة ولا استطاعة ولا حيلة إلا بمشيئة ال

وقيل: معناه لا حول ف دفع شر ولا قوة ف تحصيل خير إلا باله.

وقيل: لا حول عن معصية اله إلا بعصمته، ولا قوة عل طاعته إلا بمعونتة، وح هذا عن ابن مسعود ‐رض اله عنه‐

وكله متقارب"(3).

موس حديث أب تعليقه عل ه ‐ يؤكد أن معناها أوسع وأعم مما ذُكر، فيقول فوشيخ الإسلام ابن تيمية ‐ رحمه ال

الأشعري ‐ رض اله عنه ‐ السابق: "فلفظ الحول يتناول كل تحول من حال إل حال، والقوة ه القدرة عل ذلك التحول،

فدلت هذه اللمة العظيمة عل أنه ليس للعالم العلوي والسفل حركة وتحول من حال إل حال ولا قدرة عل ذلك إلا باله،

ومن الناس من يفسر ذلك بمعن خاص فيقول: لا حول من معصيته إلا بعصمته، ولا قوة عل طاعته إلا بمعونته، والصواب

الذي عليه الجمهور هو التفسير الأول، وهو الذي يدل عليه اللفظ، فإن الحول لا يختص بالحول عن المعصية، وكذلك القوة لا

تختص بالقوة عل الطاعة، بل لفظ الحول يعم كل تحول... وكذلك لفظ القوة، "[مجموع الفتاوى (5/ 575)، وانظر بغية

المرتاد (1/ 263)، وشـرح العـمدة لشـيخ الإسـلام أيـضاً (4/ 123)].

ه فهو الذي بيده الحول كله والقوة كلها، فالحول والقوة الته ‐: "فإنه لا حول ولا قوة إلا بالوقال ابن القيم ‐ رحمه ال

يرج لأجلهما المخلوق ويخاف إنما هما له وبيده ف الحقيقة فيف يخاف ويرج من لا حول له ولا قوة، بل خوف

المخلوق ورجاؤه أحد أسباب الحرمان ونزول المروه بمن يرجوه ويخافه"[الفوائد  ص52].

ه فدفع داء الهم والغم والحزن: "وأما تأثير لا حول ولا قوة إلا بال لمة (الحوقلة) فموضع آخر مبيناً تأثير هذه ال وقال ف

دفع هذا الداء ‐أي داء الهم والغم والحزن‐ فلما فيها من كمال التفويض والتبرؤ من الحول والقوة إلا به وتسليم الأمر كله له

وعدم منازعته ف شء منه، وعموم ذلك لل تحول من حال إل حال ف العالم العلوي والسفل والقوة عل ذلك التحول،

وأن ذلك كله باله وحده فلا يقوم لهذه اللمة شء، وف بعض الآثار أنه ما ينزل ملك من السماء ولا يصعد إليها إلا بلا حول

ولا قوة إلا باله، ولها تأثير عجيب ف طرد الشيطان، واله المستعان"[زاد المعاد (4 /204)]..

ومن الأذكار الت تقال عند لقاء العدو قول: حسبنا اله ونعم الوكيل، "أي: كافينا كل ما أهمنا، {ونعم الوكيل} المفوض إليه

تدبير عباده، والقائم بمصالحهم" [تفسير السعدي].

وهذه اللمة العظيمة المتضمنة للتوكل عل اله وتفويض الأمر إليه قالها إبراهيم ‐ عليه السلام ‐ لما ألق ف النار، وقال

رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ وصحابته الرام لما قال لهم الناس: إن الناس قد جمعوا لم فاخشوهم، فأنزل اله ‐

هلفَض نم هال ما آتَاهبِم ينزَقُونَ * فَرِحري هِمِبنْدَ رع اءيحا لاتًا بوما هال بِيلس لُوا فقُت الَّذِين نبستَح و} :‐ تعال

 هنَّ الاو لفَضو هال نم ةمعونَ بِنرشتَبسنُونَ * يزحي مه و هِملَيع فخَو ا هِمخَلْف نم قُوا بِهِملْحي لَم ونَ بِالَّذِينرشتَبسيو

الَّذِين * يمظع رجا ااتَّقَوو منْهنُوا مسحا لَّذِينل حالْقَر مهابصا ادِ معب نولِ مسالرو هوا لابتَجاس الَّذِين * يننموالْم رجا يعضي

هال نم ةمعوا بِنفَانْقَلَب * يلكالْو معنو هنَا البسقَالُوا حانًا ويما مهادفَز مهفَاخْشَو مَوا لعمقَدْ ج نَّ النَّاسا النَّاس ملَه قَال

وفَضل لَم يمسسهم سوء واتَّبعوا رِضوانَ اله واله ذُو فَضل عظيم * انَّما ذَلم الشَّيطَانُ يخَوِف اولياءه فََ تَخَافُوهم وخَافُونِ



انْ كنْتُم مومنين} [آل عمران: 169 ‐ 176].

وأذكركم بما كان يقوله ‐صل اله عليه وسلم‐ عند لقاء عدوه، فف الحديث الصحيح عن أنس –رض اله عنه‐ قال: كان

إذا غزا ‐صل اله عليه وسلم‐ قال: ((اللهم أنت عضدي وأنت نصيري، بك أحول وبك أصول وبك أقاتل)) (رواه أحمد

وأبو داود ).

وهذا من تمام توكله ‐صل اله عليه وسلم‐ عل ربه واستعانته به وعدم اعتماده عل الثرة والعدة، وإنما ه أسباب

والناصر والمعين هو اله وحده لا شريك له.

أحبت الرام:

وذكر اله عبادة جليلة لها من الفوائد أكثر مما ذكر، فقد أوصلها ابن القيم ف كتابه "الوابل الصيب" إل أكثر من سبعين

فائدة، وفوائد الذكر شاملة للدين والدنيا والآخرة، وقد أمر اله بهذه العبادة، وحث عل الإكثار منها، بل لم يأمر بالإكثار من

شء مثل ما أمر بها، قال ‐ تعال ‐: {يا ايها الَّذِين آمنُوا اذْكروا اله ذِكرا كثيرا * وسبِحوه برةً واصيً} [الأحزاب: 41،

.[42

‐ فف المداومة عل الذِّكر امتثال لأمر اله ‐ سبحانه ‐ ومدعاةٌ لمحبته ومعرفته، وعونٌ للعبد عل فعل الخيرات، وكف

اللسان عن اللام القبيح والمنرات.

والذِّكر أصل الإيمان، وأفضل الأعمال وأكبر من كل شء...؛ قال ‐ تعال ‐: {ولَذِكر اله اكبر} [العنبوت: 45].

ه، كما قال ‐صلسبيل ال وللذكر منزلة رفيعة، ودرجة سامية، وأهمية عظيمة، وهو أفضل من الصدقة بالمال والجهاد ف

اله عليه وسلم‐: ((ألا أنبئم بخير أعمالم، وأزكاها عند مليم، وأرفعها ف درجاتم، وخير لم من إنفاق الذهب والورق،

وخير لم من أن تلقوا عدوكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقم؟ قالوا: بل يا رسول اله، قال: ذكر اله))(4).

‐ هشرع ال ،‐ه ‐تعالمقصود هو ال ولما كان للذكر تلك المنزلة العالية والقدر العظيم؛ إذ هو متعلق بأعظم مذكور، وأجل

تعال ‐ عل لسان نبيه ‐صل اله عليه وسلم‐ من الأذكار ما يجعل المسلم مرتبطاً بربه ليلا ونهاراً، وعل مدار الأزمان

والأعمار ف يومه وليلته، وقيامه ويقظته، وأكله وشربه، وذهابه وأوبه، وغير ذلك مما يجعله يوثق الصلة بربه، فلا يغفل عن

ذكره أبداً، فتضعف الشهوات، وتسمو النفس، وتزكو بالقربات والطاعات لتنال بذلك ثواب اله ورضاه ف الدنيا والآخرة.

‐ه –تعالفالصلاة والزكاة والصيام والحج وغيرها ذكر ل ،‐ه –تعالأن العبادات كلها شرعت لإقامة ذكر ال ومما لا يخف

.

ولهذا سأل موس ‐ عليه السلام ‐ ربه أن يجعل أخاه هارون نبياً، ووزيراً له لفائدة وغرض مهم ألا وهو إقامة ذكر اله ‐

هشْرِكازْرِي * وا بِه اشْدُد * خونَ ااره * لها نا مزِيرو ل لعاجعليه السلام ‐: {و ‐ عن موس ‐ قال ‐ تعال ،تعال

ف امرِي * ك نُسبِحكَ كثيرا * ونَذْكركَ كثيرا * انَّكَ كنْت بِنَا بصيرا} [طه: 29 – 35]. فعلم كليم اله –تعال‐ أن مدار

.‐ه –تعالذكر ال العبادات كلها والدين عل

وللذكر فوائدُ كثيرة، ونتائج لا يعبر عنها لسان، ولا يحيط بها إنسان. وأعظم هذه الفوائد الت يجنيها الذاكر ه: ذكر اله له،

فاله –تعال‐ يذكر من ذكره كما قال: {فَاذْكرون اذْكركم واشْروا ل و تَفُرونِ}[البقرة: 152].

والذِّكر حصن حصين من عدو الإنسان الأول: الشيطان الرجيم وجنوده، وهو نجاة وسلامة من النفاق، فالمنافقون لا

يذكرون اله إلا قليلا.

وهو شجرة تثمر معرفة اله ومحبته، وكلما عظمت تـلك الشجرة ورسخ أصلها؛ كان أعظم لثمرتها، فه تثمر أصل الأصول،

وأعظم مأمول توحيد رب العالمين، الذي هو قاعدة يبن عليها كل شء، كما يبن الحائط عل أسه، فيون أصلها ثابتاً،

وفرعها ف السماء تؤت أكلها كل حين من أطايب الثمر.



ومما يقطفه الذاكر من شجرة الذِّكر تمجيده لربه –تعال‐، وتقديسه ورقابته وخشيته والإنابة إليه، والتوكل عليه، والاستعانة

به، والاستعاذة به، والتوسل إليه بأسمائه وصفاته، وبهذا يعلم الغرض والسبب الذي شرع من أجله ترار الذِّكر الواحد وهو

ترسيخ العقيدة ف نفوس العباد.

ه وقدره، والتسليم والاطمئنان واليقين، فإذا ما نزل بالمرء مصيبة أو همالرضا بقضاء ال الذاكر ثمرة أخرى وه كما يجن

أو حزن ذكر اله –تعال‐ قائلا: ((ماض ف حمك عدل ف قضاؤك)). ((لا مانع لما أعطيت ولا معط لما منعت))،

ويتذكر أن له ما أخذ، وله ما أعط، وكل شء عنده بمقدار. فلا يجزع ولا يسخط، بل يرض ويسلم.

مظانه ف ذلك ف لام علال بما ذكرت وأترك التوسع ف ر لطال بنا المقال، وأكتفتعداد ثمار شجرة الذِّك ولو مضيت ف

التب الت توسعت ف ذلك [انظر الوابل الصيب لابن القيم ، والمباحث العقدية المتعلقة بالأذكار د/عل اليلان ج1]، فل

هذا يدعو المسلم إل البدار، والمسارعة ف معرفة الأذكار الشرعية، والاعتناء ف فهمها ومدلولاتها وكيفيتها، والتأثر بما فيها

من عقائد ومعان وفوائد.

وليعلم المسلم أن شجرة الذِّكر لا تؤت أكلها إلا إن ارتوت بماء معين زلال لا كدر فيه ولا خبث، وذلك الماء يأت من ينبوع

التاب والسنة، فإذا تضلع الذاكر من معين هذا الينبوع الصاف سمت نفسه وزكت، وحصل مطلوبه ومناه، وجنا جناه،

وذاق حلاوة الذِّكر، وانشرح صدره وذهب غمه وحزنه، وثقل ف الميزان عمله، وبذلك يذكر الذاكر ربه بذكرٍ مباركٍ فيه

صفاء التوحيد، وبركة الإتباع، ونقاوة اللغة، وظهور معانيها ف مفرداتها وتراكيبها.

وليترك المسلم ما ابتدع من أذكار فإن مشاربها مدرة ومنجسة ولا تغن ولا تنفع العبد بل تزيده بعداً عن ربه.

لالْخَي اطرِب نمو ةقُو نم تُمتَطَعا اسم مدُّوا لَهعاقوله: {و ه بإعدادها فأمرنا ال مصدر القوة الت ه ومن الأمور الت •

 نْتُماو ملَيا فوي هال بِيلس ف ءَش نقُوا ما تُنْفمو مهلَمعي هال مونَهلَمتَع  هِموند نم آخَرِينو مكدُوعو هال دُوع ونَ بِهبهتُر

تُظْلَمونَ} [الأنفال: 60]؛ الاستغفار والتوبةُ والإنابة، قال ‐ تعال ‐: {وانِ استَغْفروا ربم ثُم تُوبوا الَيه يمتّعم متَاعا حسنًا

َلاو} :‐ بِيرٍ} [هود: 3]، وقال ‐ تعالك موي ذَابع ملَيع خَافا ّنا فَالَّونْ تَواو لَهفَض لذِي فَض لتِ كويو مسم لجا َلا

َلع ا رِيجنْ اا ارجا هلَيع مُلاسا  ما قَوونَ * يفْتَرم ا نْتُمنْ اا هرغَي لَها نم مَا لم هدُوا الباع ما قَوي ا قَالوده مخَاهادٍ اع

الَّذِي فَطَرن افََ تَعقلُونَ * ويا قَوم استَغْفروا ربم ثُم تُوبوا الَيه يرسل السماء علَيم مدْرارا ويزِدكم قُوةً الَ قُوتم و تَتَولَّوا

وا فربَتفَاس ادا عمفَا} :‐ زمانهم كما قال ‐ تعال [هود: 50 ‐ 52]. فقوم هود كانوا من أقوى الناس ف {ينرِمجم

ارضِ بِغَيرِ الْحق وقَالُوا من اشَدُّ منَّا قُوةً اولَم يروا انَّ اله الَّذِي خَلَقَهم هو اشَدُّ منْهم قُوةً وكانُوا بِآياتنَا يجحدُونَ} [فصلت:

{ارِينبج طَشْتُمب طَشْتُمذَا باتَخْلُدُونَ * و مَّللَع عانصذُونَ متَتَّخثُونَ * وبةً تَعآي رِيع لِنُونَ بتَبا} :عنهم – 15]، وقال ‐ تعال

[الشعراء: 123 ‐ 130]، ومع ذلك كله أمرهم رسولهم بالاستغفار ليزدادوا قوة إل قوتهم.

نَّها مبوا ررتَغْفاس ه نوح ‐ عليه السلام ‐ مع قومه: {فَقُلْتال قصة نب مبيناً فوائد الاستغفار وثمراته ف ‐ وقال ‐ تعال

كانَ غَفَّارا * يرسل السماء علَيم مدْرارا * ويمدِدكم بِاموالٍ وبنين ويجعل لَم جنَّاتٍ ويجعل لَم انْهارا} [نوح: 10، 12]،

فلنرجع لربنا ونستغفر من ذنوبنا، فما نزل بلاء إلا بذنب ولا رفع إلا بتوبة، قال رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: ((من

لزم الاستغفار جعل اله له من كل ضيق مخرجاً، ومن كل هم فرجاً، ورزقه من حيث لا يحتسب)) (أبو داود، وابن ماجه،

والبيهق عن ابن عباس –رض اله عنهما‐).

ولنتضرع إل اله ولنصبر لينصرنا عل عدونا؛ {فَلَو اذْ جاءهم باسنَا تَضرعوا ولَن قَست قُلُوبهم وزَين لَهم الشَّيطَانُ ما

كانُوا يعملُونَ * فَلَما نَسوا ما ذُكروا بِه فَتَحنَا علَيهِم ابواب كل شَء حتَّ اذَا فَرِحوا بِما اوتُوا اخَذْنَاهم بغْتَةً فَاذَا هم مبلسونَ}

(الأنعام: 43 و44).

وأخيراً:



حديث أم هان ه أبشركم بما جاء فسبيل ال بار الذين قد كبروا وضعفوا ولا يستطيعون الحمل فنداء للعجائز والشيوخ ال

بنت أب طالب ‐ رض اله عنها ‐ حيث قالت: "مر ب ذات يوم رسول اله ‐صل اله عليه وسلم‐ فقلت: يا رسول اله

إن قد كبرت وضعفت، أو كما قالت، فمرن بعمل أعمله وأنا جالسة قال: ((سبح اله مائة تسبيحة فإنها تعدل لك مائة رقبة

تعتقينها من ولد إسماعيل، واحمدي اله مائة تحميدة تعدل لك مائة فرس مسرجة ملجمة تحملين عليها ف سبيل اله،

وكبري اله مائة تبيرة فإنها تعدل لك مائة بدنة مقلدة متقبلة، وهلل اله مائة تهليلة تملأ ما بين السماء والأرض ولا يرفع

يومئذ لأحد عمل إلا أن يأت بمثل ما أتيت به))"(5).

الأرض بوعد الحق الذي لا يخلف، ف ين والاستخلاف فبأن هذه الأمة أمة منصورة من ربها، موعودة بالتم وأبشر إخوان

آيات كثيرة من القرآن، كما قال اله ‐ تعال ‐: {وكانَ حقا علَينَا نَصر المومنين}(الروم: 47). وقال: {ولَقَدْ سبقَت كلمتُنَا

الَّذِينلَنَا وسر رنَّا لَنَنصونَ}(الصافات: 171-173). وقال: {ابالغَال مندَنَا لَهنَّ جاونَ * وورنصالم ملَه منَّها * ينلسرادِنَا المبعل

ف مفَنَّهتَخْلساتِ لَيحاللُوا الصمعو مننُوا مآم الَّذِين هدَ الع(غافر: 51). وقال: {و{ادشْهالا قُومي مويا والدُّنْي اةيالح نُوا فآم

الارضِ كما استَخْلَف الَّذِين من قَبلهِم ولَيمنَن لَهم دِينَهم الَّذِي ارتَض لَهم ولَيبدِّلَنَّهم من بعدِ خَوفهِم امناً يعبدُونَن لا يشْرِكونَ

بِ شَيئاً}(النور: 55).

إن هذه النصوص المبشرة يجب أن نؤمن بها إيماناً تاماً لا تخالطه الشوك ولا تساوره الظنون مهما طال ليل المحنة؛ فإن

وعد اله آتٍ عما قريب؛ {الا انَّ نَصر اله قَرِيب}(البقرة: 214)، وما عل المسلمين سوى بذل الأسباب الجالبة للنصر

والتوكل عل اله مولاهم وناصرهم وحده لا شريك له. ومع بذل المسلم لهذه الأسباب يجب أن يتعلق قلبه باله ‐ تعال ‐؛

زِيزع هنَّ الا هندِ الع نم لاا را النَّصمو مقُلُوب بِه نئتَطْملى وشْرب لاا هال لَهعا جمفها كيف يشاء؛ {وِفالأمور بيده يصر

لكتَوفَلْي هال َلعو دِهعب نم مكرنصن ذَا الَّذِي يفَم مْخْذُلن ياو مَل بغَال فَلا هال مكرنصن ي(الأنفال: 10)، {ا{يمح

المومنُونَ}(آل عمران: 160). فلعل من الحمة أن يذكر اله عند لقاء العدو حت يتعلق قلبه باله وحده ولا يعتمد عل غيره

ولا عل الأسباب.

وف الختام:

أسأل اله ‐ سبحانه وتعال ‐ أن يعيننا عل ذكره وشره وحسن عبادته، وأن يعل كلمة الحق والدين وأن يعجل النصر

والتمين لإخواننا المستضعفين ف مشارق الأرض ومغاربها، إنه سميع عليم، وأن يفرج همومنا ويزيل كربتنا ويدحض

عدونا ويجعله ف الأذلين..

هذا واله أعلم، وصل وسلم وبارك عل نبينا محمد وآله وأصحابه أجمعين.

ــــــــــــــــــ

(1 ) أخرجه البخاري: ف صحيحه كتاب المغازي، باب غزوة خيبر (4 /1541)ح 3968، وف كتاب التوحيد، باب قول اله

–تعال‐: {وكان اله سميعاً بصيراً}.  (6 /2690)ح6952، ومسلم ف صحيحه باب استحباب خفض الصوت بالذكر

ح2704 (4 /2076).

(2)   أخرجه أحمد ف المسند  (5/ 418)، وابن حبان ف صحيحه (3/ 103)  ح821، والطبران ف المعجم البير (4/

132) ح3898، وقال الألبان: "صحيح لغيره". كما ف  صحيح الترغيب (2/ برقم 1583).

(3)  شرح صحيح مسلم للنووي (17/ 26-27)، وانظر (4/ 87) منه، و تهذيب الأسماء واللغات للنووي أيضاً.

(4) أخرجه الإمام أحمد ف المسند (6/ 447)، والترمذي ف سننه: كتاب الدعوات، باب ما جاء ف فضل الذكر (5/ 459)

ح3377، والحاكم ف المستدرك (1/ 673)، وصحح إسناده، وحسن إسناده المنذري ف الترغيب والترهيب (2/ 254).

والهيثم ف مجمع الزوائد (10/ 73)، وصححه الألبان ف صحيح الجامع برقم (2629).



(5) أخرجه الإمام أحمد ف مسنده (6/ 344)، والنسائ ف عمل اليوم والليلة برقم 844، والحاكم ف المستدرك (1/ 513)

ف الترغيب والترهيب(2/ 277): "أخرجه أحمد بإسناد حسن"، وقال الهيثم وقال: "صحيح الإسناد"، وقال المنذري ف

المجمع (10/ 92) بعد أن ذكر من أخرجه: "وأسانيدهم حسنة"، وحسنه الألبـان ف السلسلة الصحيحة (3/ 303).

المصادر:


