
1ـ الإيثار معناه: أن يقدِّم غيره عل نفسه ف منفعة يبتغيها، ومصلحة يريدها وقد يتمناها ولن عند اختلابها يقدِّم غيره لمحبة

لمن يعطيه، أو لإرضاء اله ‐ تعال ‐، أو لوقاية نفسه من الشح، وليون له الفلاح والفوز عند اله تحقيقاً لوعده الريم:

{ومن يوق شُح نَفْسه فَاولَئكَ هم المفْلحونَ} [الحشر: 9].

أو لصلاح الجماعة وتعاونها وتضافرها ف تحقيق غاياتها، فإنه من المقررات الشرعية والاجتماعية أن من يعيش ف جماعة

متحابة تربطها المودة الواصلة، والرحمة الجامعة، لا بدّ أن يقتطع كل واحد منها جزءاً من رغباته ليتلاق الجميع، عل ما

يصلح الجماعة، ويعل شأنها، وذلك لا يون إلا بالإيثار، أو الاستعداد له لتتلاق النفوس وتأتلف، وتجتمع عل رضوان من

اله، ولا يون التنازع، ولا تتولد الإحن.

والأثرة: أو كما يعبر بعض العلماء: الأنانية، تون بألا يفر إلا ف دائرة شخصه، فف كل ما يطلب لا يون ف قلبه إلا أنا،

فأنا قبل كل شء ه الحم، وه الفيصل، وه الغاية، كل ما ف الوجود يريد أن يون مسخراً لنفسه، لا أحد يشترك معه

فيما يبتغيه، بل إنه لينغض نفسه، أن ينال الناس ما ينال، ويصلوا إل ما يصل إليه لا يريد مشاركاً فيما تحت يديه، ولا أن

يون ما عند غيره مماثلا لما عنده، فهو لا يريد إلا الانفراد ف الخير، وف تحقيق الرغبات، وهوى الأنانية يسيطر عليه، فهو

يحقد عل من يون مماثلا له أو يزيد عليه من الماضيين من له فضل حقد عل من ذكره، وإذا قيل له إن فلاناً من أهل جيله

له فضل ف كذا حرك ذلك ف نفسه عوامل الألم، وإذا كان يعمل ف أمر جامع للأمة لا يحب أن يون واحداً ف صنعه ممن

جمعهم الأمر، بل يريد أن يون دائماً فوقهم لا نظير له بينهم، وقوله الفصل، وعمله هو الحسم، وهذا يسيطر عليه قول أنا!

إذا فعل أو تلم، ولا ياد المتتبع له أن يسمع كلمة: نحن، إلا إذا كانت فخاراً أو تعظيماً لنفسه، ولا تون للجماعة معه أبداً.

2 ـ وإذا كان الإيثار هو تقديم الخير للجماعة، وتفضيل غيره عل نفسه، وتقديم من يون تقديمه خير للجماعة، لأنه ذو فضل

لا يبخل به عل قومه، فإنه إذا ساد ف جماعة كانت ه الفاضلة، وكانت ه الت تسير ف الطريقة المثل، وتتقدم متضافرة

رافعة رأسها فوق الأمم.

الإيثار والأثرة
الاتب : محمد أبو زهرة

التاريخ : 28 مايو 2012 م

المشاهدات : 9095



الإيثار إشباعاً لها، وتحقيقاً لرغبة من رغباتها، إذ أنها لفنائها ف ومن الحق علينا أن نقول إن من النفوس العالية من ترى ف

المعن الجماع، وف الإلف الاجتماع تجد لذتها ف أن تنفع جماعتها وتجد الخير لها ف أن تؤثر من معها بالعيش الهنء،

والنعمة الرافعة، والعزة الدائمة، فلذتها ف نفع الآخرين أعل من لذة الأنان بتفضيل نفسه، واحتجان كل اللذائذ لنفسه، فلذة

عمر بن الخطاب فاروق الإسلام ف أن يحرم نفسه من الطعام ليعيش كما يعيش الفقراء إبان أزمة جائحة اعترت العرب

أقوى من لذة الأنان من قصر اللذائذ عل نفسه، وف محيطها.

وإذا ساغ لنا أن نسم فعل أمير المؤمنين عمر ‐ رض اله عنه ‐ ف هذه الحال: أثره، فه: أثرة الإنسان الامل نبتت من

علو المعان الإنسانية عنده، حت صارت عنده لذة الحرمان لنفع غيره، وصارت لذته معنوية مانحة وليست لذة مادية مانعة،

واللذة المعنوية أدوم بقاء وأعم نفعاً، وأعظم وه الت تتحقق مع الإنسان الامل، فبينما الأنانية المادية تتفق مع لذات القردة

والخنازير وغيرها من الحيوان، ف العال منه والنازل، وخير للإنسان الامل أن يون محروماً من لذات المادة، من أن

يون خنزيراً يخترعها، واعتبر ذلك بحال الشهيد المؤمن الذي يقدم نفسه لفداء قومه وأهل دينه، إذا قلت إنه ف إيثاره لقومه،

وتقديم نفسه فداء لهم هو ف ذلك أثر اختار لنفسه مع كونه مؤثراً لقومه، فإنك لا تعدو الصواب ولا تجانبه، لأنه أراد ما عند

اله، وأراد نفع الجماعة، وأي مأرب أعل لذي المروءة والدين من أن يرى قومه ينتفعون بنعمة وجوده بينهم، وكذلك كان

يفعل المجاهدون الأولون، يرون ف الشهادة لذة فيطلبونها ويحبونها، لأنهم يريدون النفع لأقوامهم وليتحقق فيهم قول اله ‐

هلفَض نم هال متَاها ابِم ينزَقُونَ * فَرِحري هِمِبنْدَ رع اءيحا لاتًا بوما هال بِيلس لُوا فقُت الَّذِين نبستَح و} :‐ تعال

 هنَّ الاو لفَضو هال نم ةمعونَ بِنرشتَبسنُونَ * يزحي مه و هِملَيع فخَو ا هِمخَلْف نم قُوا بِهِملْحي لَم ونَ بِالَّذِينرشتَبسيو

يضيع اجر المومنين} [آل عمران: 171].

3 ـ وإن الإيثار خلق الإسلام، دعا إليه، وحث عليه، ومدح الذين يتحلون به راجين ما عند اله ‐ تعال ‐، انظر إل قوله ‐

تعال ‐ ف وصف المؤمنين: {ويطْعمونَ الطَّعام علَ حبِه مسينًا ويتيما واسيرا} [الإنسان: 8]. أي: أنهم يقدمون الطعام

إل غيرهم من المحاويج واليتام، مع حبهم له ورغبتهم فيه، ولنهم يؤثرون غيرهم، ويرون ف ذلك لذة معنوية، وعلواً

نفسياً.

:‐ أنفسهم، فقال ‐ تعال الأنصار الذين آووا ونصروا بأن أخس أوصافهم هو أنهم يؤثرون عل ‐ ه ‐ تعالولقد وصف ال

هِمنْفُسا َلونَ عرثويوتُوا وا امةً ماجح مدُورِهص جِدُونَ في و هِملَيا راجه نونَ مبحي هِملقَب نانَ ميمالاو وا الدَّارءوتَب الَّذِينو}

ولَو كانَ بِهِم خَصاصةٌ ومن يوق شُح نَفْسه فَاولَئكَ هم المفْلحونَ} [الحشر: 9].

والآية الريمة تشير إل أن الإيثار ينشأ من قوة النفس وسيطرتها عل الأهواء والشهوات، لأن الإيثار حيث لا يحس بالحاجة،

والإحساس بالحاجة ضعف ف النفس يولّد الأثرة، فالأثرة تنمو ف ظله، ولذلك قال ‐ سبحانه ‐ بأبلغ إشارة وأدق عبارة:

{و يجِدُونَ ف صدُورِهم حاجةً مما اوتُوا...} [الحشر: 9].

وإذا كان الإيثار قوة نفس غالبت الشح فانتصرت عليه، فالأثرة ضعف نفس أو ه ثمرته، إذ يغلب عليها الشح ويسيرها

ويوجهها إل دركة الحياة المادية الت تهوى معها النفس.

يناكسالمو تَاماليو بذَوِي القُر هِبح َلع الالم َتانفوسهم: {و وصف الأبرار الأقوياء عل ف ‐ ه ‐ تعالولقد قال ال

وابن السبِيل والسائلين وف الرِقَابِ... } [البقرة: 177].

وهذا نجد الإيثار قوة ف النفس، وإحساساً بحق الناس، وه غن النفس الذي هو أعل درجات الغن، كما قال ‐ عليه

السلام ‐: ((ليس الغن عن كثرة العرض، ولن الغن غن النفس)).

ولقد أقام النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ أول تعاون جماع عل الإيثار لا عل الأثرة، لأن الإيثار يون معه المودة والمحبة

والائتلاف، والاختيار للخير دون الإجبار عليه، وكان ذلك التعاون الجماع الذي نظم به النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐



الجماعـة المؤمنـة، فـ أول إقامـة الدولـة الفاضلـة، هـو بالإخـاء بيـن المهـاجرين والأنصـار، والأنصـار بعضهـم مـع بعـض،

والمهاجرين بعضهم مع بعض، وبذلك الإخاء ف اله والمحبة ف اله، وطلب رضوانه كان الإيثار، حت إن الأنصاري كان

يشاطر أخاه المهاجر، ماله، بل هم الرجل منهم يون له زوجتان أن يطلق إحداهما ليتزوجها أخوه المهاجري بعد انتهاء

عدتها.

وبذلك العمل الجماع الذي سنَّه محمد ‐ صل اله عليه وسلم ‐ نظاماً قائماً لا ينته؛ بين كيف يون الاشتراك ف الخير،

إذا قام عل الأخوة الواصلة، والمودة الراحمة، من غير أن يون حقد، ولا تحاسد ولا تباغض بل يون التلاق عل طاعة

اله وطلب ما عنده، من غير أضغان ولا إحن، ولا عداوات ولا بغضاء.

4 ـ وإن الإيثار يون به بناء الجماعات، فإذا تحل به القائمون عل الشئون العامة والخاصة، والآحاد ف ذات أنفسهم، فإن

الأمور تستقيم عل ميزان الحق والعدل والنفع العام، فإذا كان القوامون عل الأمور الت يعود نفعها عل الجماعة أو بعضها

يؤثرون منفعة الناس عل أهوائهم ومنافعهم الخاصة، فإنه يفتح العمل أطيب الثمرات، وتقوم المحبة بين الناس، فلو أن

رئيس عمل ينس نفسه، ويلاحظ القيام بالخدمة الاملة ف عمله ويشعر بأنه جاء لخدمة الجماعة، وتقديم أكبر قدر من الخير

يستطيعه، لأنتج إنتاجاً حسناً، وما اضطربت المقاييس أمام الذين يعملون ف رياسته، وعليهم أن يقوموا بحق طاعته.

ولو أن نظرة فاحصة اتجهنا بها إل تعرف أخلاق القوامين عل المصالح العامة، وأردنا أن نضع مقياساً للصالحين، ومن

دون ذلك لوجدنا أن أدق مقياس هو ما روي عن النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ عندما سئل عن الأمير الصالح وغيره فقال:

((الأمير الصالح من يعمل للمؤمنين، وغير الصالح من يعمل لنفسه)) أو كما قال، أي أن: الأمير الصالح هو الذي يتجه ف

الإيثار، ونظرة الأمير غير الصالح ه مصلحته الخاصة وإن هذه النظرة ه تحري مصلحة المؤمنين غير ناظر إل عمله إل

الأثرة، أو الأنانية، وإنك لترى ذلك واضحاً ف أعمال الراشدين ‐ رض اله عنهم ‐، وأعمال أولئك الذين ظلموا من الأمراء

ف الماض وسقوا الأرض الإسلامية بنجيع الدماء، ووضعوا سيوفهم عل عواتقهم فأصابوا بها مواضع البرء ومواضع

السقم، كانوا ممن عملوا لأنفسهم، ولم يراعوا مصلحة الافة، اقرأ سيرة عمر بن عبد العزيز، واقرأ أخبار الحجاج بن يوسف

الثقف، وطبق المقياس الذي وضعه رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ فإنك تجده، واضحاً ف عمل الرجلين، فعمر بن

كان غير صالح ولما مات وجدوا ف ه عنه ‐ كان أميراً مصلحاً، صالحاً، والحجاج بن يوسف الثقفال عبد العزيز ‐ رض

محبسه عشرين ومائة ألف لا يعرف واحد منهم لماذا حبس...

وإننا إذا تركنا الأثرة ف الماض وما يتصل بها من منازع، وطبقنا قاعدة الإيثار، فإنا نجد النجاح الامل ف تطبيقها ونجد

أنه حيثما كانت الأثرة كانت مفسدة الأمور، وكان الظلم المردي وأكل أموال الناس بالباطل وضياع الحقوق، وفساد الذمم،

وأكل الرشا، وما من عمل يغلب الإيثار عليه إلا استقامت معه الأمور، وساد العدل، وقامت دعائمه عل أسس صالحة قوية

البنيان، ثابتة الأركان.

5 ـ وإن العصور الت تجد فيها الشح المطاع، والهوى المتبع، وتعصب كل امرئ لرأيه فاعلم أنها الأثرة تسير رافعة رأسها

بين رجال الفر، وذوي الرأي، وعندئذ تون الفتن، فإن من الناس من تدفعهم أثرتهم إل الاستمساك بما يبدو لهم ولو كان

خطأ، لأن تعصبه لفرة تحت سيطرة الأثرة المقيتة يجعله لا يتنزل عن فره، ولو كان محض الباطل، ومهما تن حجة من

يخالفه واضحة بيِنة فإنه لا يترك فره ويحسب أنه تنازل عن شخصه، ونقص ف تفيره، ويحمله عل أن يون من الذين

قال اله ‐ تعال ‐ فيهم، وقد رأوا الآيات واضحة، فقد قال فيهم: {وجحدُوا بِها واستَيقَنَتْها انْفُسهم...} [النمل: 14].

وإنك إذا تتبعت أسباب كفر الافرين، وتعنُّت المستبرين، وجنوح الأكثرين إل الباطل، بعد أن تظهر ظلماته، لوجدت

الأثرة ه الت سيطرت فاختف الإيثار، وسيطر حب الذات.

وإن الأثرة تختم عل القلب فلا يشرق فيه نور، وتعم الأبصار، فلا ترى، وتجعل ف الآذان وقرأ فلا تستمع، فلا يعلو لحق، ولا



{ادهالم سلَبِىو نَّمهج هبسفَح ثْمةُ بِالازالع خَذَتْها هال اتَّق لَه يلذَا قاو} :فيه ‐ ه ‐ تعالون ممن يقول اللصوته، وي يصغ

[البقرة: 206].

وإن أي عمل لا يمن أن يستقيم إلا كان الإيثار باعثه، ورغبة النفع ه الدافع.

6 ـ وإنه لأجل توين جماعة فاضلة يون آحادها ممن يستمعون القول، ويتبعون أحسنه؛ لا بدّ من تربيتها عل الإيثار فيأتلف

الآحاد، ويون الاجتماع القائم عل الإخلاص.

ولا يرب الإيثار ف النفوس إلا بمنع سيطرة الأهواء والشهوات، وجعلها الحم الذي ترض، فالأهواء والشهوات قرينات

للأثرة، وه لا تترب إلا ف أحضانها، وبغذاء من لبنها، فإن رأيت جواً تسيطر فيه الأهواء وتثار فيه الشهوات، فاعلم أنه الجو

الصالح للأثرة المخربة للجماعات المفسدة للأمم الت تهدم كل قائم، وتفرق كل مجتمع، وإن القرآن الريم يصرح بأن فساد

الأمم يون بسيطرة الأهواء والشهوات، فقد قال ‐ تعال ‐: {واذَا اردنَا انْ نُهلكَ قَريةً امرنَا متْرفيها فَفَسقُوا فيها فَحق علَيها

القَول فَدَمرنَاها تَدْميرا} [الإسراء: 16].

وحينما رأيت نظاماً يحي إثارة الأهواء والشهوات، فاعلم أنه نظام قد احتوى عل عوامل هدمه، ومقوضات بنائه ومفرقات

جمعه، ومآله الانهيار لا محالة، لأنه يرب الأثرة، ويمنع الإيثار.

مة وتستقيم المقاصد، اللهم هبنا الإخلاص فإن الإيثار لا يوجد إلا مع الإخلاص، والإخلاص نور القلوب تشرق فيه الح

أقوالنا وأفعالنا، ومقاصد حياتنا، وجنبنا الأثرة ف الآراء الت تمحق صالح الأعمال، والأثرة ف الأفار الت تجعلنا معجبين

بآرائنا، ولو كانت هادمة لل خير، والأثرة ف إدارة شؤون الافة الت تفسدها، اللهم هبنا الاستقامة، وجنبنا الاعوجاج، اللهم

هي لنا من أمرنا رشداً.

وصل اله عل سيدنا محمد وآله وصحبه وسلم.

المصدر: رابطة العلماء السوريين، مجلة لواء الإسلام، العدد الرابع السنة 24، ذي الحجة 1389هـ.

المصادر:


