
ه عنه ‐، قوله: "قَالال رض ‐ ،ِدْرِيرٍو الْبمع نةَ بقْبودٍ ععسم بصحيحه، عن ا مسنده والبخاري ف أخرج الإمام أحمد ف

."((تىا شم نَعفَاص تَحتَس ذَا لَما َولا ةوالنُّب مَك نم كَ النَّاسردا امنَّ ما)) :‐ ه عليه وسلمال صل ‐ هال ِنَب

قال الإمام الطحاوي ف شرح مشل الآثار: "وكان معن ذلك ‐واله أعلم‐ الحض عل الحياء والأمر به، وإعلام الناس: أنهم

إذا لم تستحي :حال من الأحوال أن يصنعوا ما شاؤوا.... بمعن مروا فونوا من أهله صنعوا ما شاؤوا، لا أنهم اإذا لم ي

صنعت ما شئت. وقد يون ذلك عل الوعيد، والوعيد لفظه لفظ الأمر، وهو ف الحقيقة بخلاف ذلك. ومنه قول اله ‐ عز

وجل ‐: {اعملوا ما شئتم}[فصلت: 40]، وقوله ‐ عز وجل ‐: {واستفزز من استطعت منهم بصوتك وأجلب عليهم بخيلك

ورجلك وشاركهم ف الأموال والأولاد وعدهم}[الإسراء: 64]. ثم أعقب ‐ عز وجل ‐ ذلك بما بين لهم المعن الذي يخرج أهله

إل ما يخرجهم إليه ويدخلهم فيما يدخلهم فيه بقوله ‐ عز وجل ‐: {وما يعدهم الشيطان إلا غروراً}[النساء: 120]. فان لفظ

ذلك لفظ الأمر، وباطنه النه والوعيد".

وف الصحيحين عن ابن عمر ‐ رض اله عنهما ‐: أنَّ رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐ مر علَ رجل من الأنْصار

وهو يعظُ أخَاه ف الحياء، فَقَال رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐: ((دعه، فَإنَّ الْحياء من الإيمانِ)).

لاا تاي لا اءيه عليه وسلم ‐: ((الْحال ه ‐ صلال رسول قَال :ه عنهما ‐، قَالال رض ‐ وعندهما عن عمران بن حصين

.((رخَي لُّهك اءيالْح)) :قَال وا ،((لُّهك رخَي الحياء)) :رواية لمسلم رٍ)). وفبِخَي

وونَ اعبسو عانُ بِضالإيم)) :ه عليه وسلم ‐، قَالال ه ‐ صله عنه ‐: أنَّ رسول الال هريرة ‐ رض بوعندهما عن ا

بِضع وستُّونَ شُعبةً: فَأفْضلُها قَول: لا إله الا اله، وأدنَاها إماطَةُ الاذَى عن الطَّرِيق، والحياء شُعبةٌ من الإيمانِ)).

اءييقَةُ الحقح :العلماء رياض الصالحين، باب الحياء من كتاب الأدب: "قَال ف ‐ ه تعالقال الإمام النووي ‐ رحمه ال

.قذِي الح قح يرِ فالتَّقْص نم نَعميو ،كِ القَبِيحتَر َلع ثعبي خُلُق

وروينَا عن اب القاسم الْجنَيدِ ‐ رحمه اله ‐، قَال: الحياء: رؤيةُ الآلاء ‐ أي النّعم ‐، ورويةُ التَّقْصيرِ، فَيتَولَّدُ بينَهما حالَةٌ

تُسم حياء. واله أعلم".

قال الإمام ابن عّن الصدِّيق ‐ رحمه اله ‐ ف (دليل الفالحين لطرق رياض الصالحين): "وإنما جعل من الإيمان وإن

قانون الشرع يحتاج إل ن استعماله علون غريزة، ولأعمال البر، وقد ي ون تخلقاً واكتساباً كما فكان غريزة لأنه: قد ي

اكتساب ونية وعلم، فهو من الإيمان لهذا، ولونه باعثاً عل أفعال البر مانعاً من المعصية". وقال: "صاحب الحياء قد يمتنع

خواطر ف زمن المحنة (7) إذا لم تستح فاصنع ما شئت
الاتب : ماجد الدرويش

التاريخ : 7 إبريل 2012 م

المشاهدات : 10728



عن أن يواجه بالحق من يستح منه، فيترك إنار المنر عليه وأمره بالمعروف، وقد يحمله الحياء عل الإخلال ببعض

الحقوق، وغير ذلك مما هو معروف ف العادة. والجواب ما أجاب به ابن الصلاح وغيره من أن ذلك المانع ليس حياء حقيقياً

بل صورياً وإنما هو عجز وخور ومهانة، وتسميته حياء من إطلاق بعض أهل العرف، أطلقوه مجازاً لمشابهته الحياء

الحقيق، وإنما حقيقة الحياء خلق يبعث عل ترك القبيح ويمنع من التقصير ف حق ذي الحق ونحو هذا، ويدل عليه ما

ذكرنا عن الجنيد" ا.هـ.

يفهم من كلام الإمام النووي ‐ رحمه اله تعال ‐ أن الحياء عل مراتب: أعلاها مراقبة اله ‐ تعال ‐ فيما أمر ونه، ومنها

معن يتعلق بالتعامل بين الناس.

ومن كلام ابن علان أن الحياء منه محمود ومنه مذموم، وأن المذموم ليس بحياء عل الحقيقة وإنما سم به للامتناع لا غير،

وهو الذي يطلق عليه الخجل. فالخجل خلق يحمل عل ترك الأمر بالمعروف والنه عن المنر وهو ضعف ف نفس صاحبه.

أما الحياء فلا يمنع من هذا وهو (لا يأت إلا بخير).

فترك القبيح ينعس عل الإنسان نفسه، كما عل مجتمعه القريب والبعيد، فيأمن الناس شره، ويأنسون ببره وأدبه.

أما لو أنه سلك مسلك القبائح فسوف ينعس ذلك عل سلوكه وعل مجتمعه القريب والبعيد، فيتحول هذا الإنسان بالقبيح

ه عليه وسلم ‐: ((إذا لم تستحال صل ‐ مصدر قلق وإزعاج وخوف وإجرام. وهو من مقصود قول النب المتلبس به إل

فصنع ما شئت)).

وما الشرور الت تطغ عل المجتمعات اليوم إلا ثمرة من ثمار انعدام خلق الحياء عند الناس.

ولن يجد ذو عقل مشقة ف استنتاج ما عسه ترك خلق الحياء عل المجتمع الذي يعيش فيه.

سيجد صداه ف ا مثلامجتمع مثل أمري مع العلم أن العالم كله اليوم بات أشبه بمجتمع واحد، لذلك فإن ترك الحياء ف

مجتمع مثل المجتمع اللبنان، ذلك أننا ف هذه المنطقة من العالم، وأقصد بها المنطقة العربية الت يشل لبنان جزءا منها،

نتتبع الغرب حذْو القذة بالقذة، ((حت لو دخلوا جحر ضبٍ خَرِبٍ)) لدخلناه وراءهم. كما أخبر نبينا الصادق المصدوق ‐

عليه الصلاة والسلام ‐.

وهذا نراه ف تشبه أبنائنا بأبنائهم، وبناتنا ببناتهم، ورجالنا برجالهم، ونسائنا بنسائهم....

وف تشبه حامنا بحامهم...

فحام الغرب لا يتوانون لحظة عن دعم أي عمل فيه قتل وإبادة للمسلمين، والأمثلة كثيرة: البوسنة، كوسوفا، سربينتشا،

العراق، أفغانستان. لذلك نجد أن حامنا ف بلاد الشام، وتأثراً بالغرب، يجهدون ف إبادة شعوبهم بجامع كون غالبيتهم من

المسلمين، ومن أيدَهم من غير المسلمين يأخذ حمهم.

وهل خلق الحياء خاص فقط بالمؤمنين؟

طبعاً لا؛ فهذا الخلق إنسان بشري، حيث وجد الإنسان، ومنذ ۇجد، وقد وصفه النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ بأنه من

كلام النبوة الأول، مما يفهم منه أن أول من قاله هو سيدنا آدم ‐ عليه السلام ‐.

قال الإمام الخطَّاب ‐ رحمه اله تعال ‐ ف معالم السنن: "معن قوله (النبوة الأول) أن الحياء لم يزل أمره ثابتاً واستعماله

واجباً منذ زمان النبوة الأول، وأنه ما من نب إلا وقد ندب إل الحياء وبعث عليه، وأنه لم ينْسخْ فيما نُسخَ من شرائعهم ولم

يبدَّل فيما بدِّل منها؛ وذلك أنه أمر قد علم صوابه، وبان فضلُه، واتفقت العقول عل حسنه. وما كان هذا صفته لم يجز عليه

النسخ والتبديل".

من هنا كان قول الإمام الواحدي: "الاستحياء من الحياة، واستحياء الرجل من قوة الحياة فيه لشدة علمه بمواقع العيب. قال:

والحياء من قوة الحس ولطفه وقوة الحياة".



وقال الإمام ابن فَورك ف مشل الحديث وبيانه: "يرِيد اذا لم يستح الرجل ركب كل فَاحشَة وقارف كل قَبِيح ولم يحجزه عن

ذَلك دين و حياء".

لذلك؛ فمن كان ذا حياة وعلْم بمواقع العيب كان الحياء من سجاياه وخلقه. أما من كان ممن قال اله ‐ تعال ‐ فيهم:

ف القلوب الت ن تعمالأبصار ول {أموات غير أحياء وما يشعرون أيان يبعثون}، أو ممن قال فيهم: {فإنها لا تعم

الصدور}. فأمثال هؤلاء لا يجد الحياء إل مسلهم سبيلا. وصدق القائل:

الأحياء تِمي تتٍ **** إنما الميليس من مات فاستراح بمي

وأكثر من هذا حاله الذي اغتر بقوته المادية، وظن أن أحداً ممن يستضعفهم لن يقدر عل مغالبته، فيتسلط ويتجبر ويقتل

ويبيد أجيالا، كما فعل فرعون، فقط لأنه يرى أن قوته تعطيه هذا الحق. فأمثال هذا ليسوا من البشرية ف شء بل ولا من

الحيوانية، لأن الحيوان عنده قوانين خاصة تحم علاقة أصنافه بعضها ببعض، أما هذا فلا شء يردعه، كالأعراب الذي كان

ينتم إل قبيلة قوية ف عددها وعدتها، سئل يوماً:

‐ ما العدل عندكم؟

‐ قال: أن أسطُو عل غنم جاري فآخذها.

‐ فقيل له: إذا كان هذا العدل، فما الظلم عندكم؟

‐ قال: أن يأت جاري ويطالب بغنمه.

هذا ه مفاهيم من ركن إل القوة بعيداً عن الحق، يضع معان جديدة لمصطلحات معلومة لتناسب جبروته وانحرافه

وظلمه وتسلطه عل رقاب البشر، وإن كانت هذه المعان تخالف كل التاريخ وكل القيم الإنسانية، فهذا كله لا يهم لأن

صاحبنا فقد كل ما له علاقة بالحياء.

ف ما نسمعه دائماً من ممثلين للمحافل الأممية من أن هناك مستويات مقلقة لأعداد القتل ،فمن آثار انعدام الحياء مثلا

سوريا يومياً.

ما الذي يعنيه هذا؟

هذا يعن أن عل النظام السوري ألا يسرف ف القتل اليوم، وعليه –مثلا‐ أن لا يتجاوز العشرين قتيلا ف اليوم الواحد،

فإذا تجاوزه فهذا مدعاة للقلق، أما إذا كان ضمن المستوى المقبول، فيمن للمجتمع الدول أن يتفهم ذلك.

فهل هذه دعوة لوقف القتل؟

ومن آثار انعدام الحياء مثلا، إطلاق سراح العميل فايز كرم من سجون الدولة اللبنانية.

.الجيش اللبنان وهو كان عميداً ف ،مع العلم أنه أدين قضائياً وبالأدلة الثابتة الدامغة أنه كان يتعامل مع العدو الصهيون

وأقيمت له احتفالات طنانة رنانة من عائلته الصغيرة أسرته والبيرة التيار الوطن الحر واستقبل ف بلدته زغرتا بالزغاريد

والابتهاج، مع العلم أن بلدة زغرتا محسوبة تاريخياً عل النظام السوري، ومعلوم أيضاً أن زغرتا من أهم حلفاء (المقاومين

الأبطال) ف جنوب لبنان، ومعلوم أيضاً وأيضاً أن النظام السوري وحام زغرتا حلفاء للمقاومة...

والسؤال: ما الرابط بين العمالة لليهود، وبين حزب المقاومة، وبين زغرتا، والنظام السوري؟ إنها معادلة صعبة الفهم، إلا من

خلال قول النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐: ((إذا لم تستح فاصنع ما شئت)).

ثم إن العجب لا ينقض من دولتنا المبجلة الت أطلقت سراح (العميل)، كيف أنها ومنذ أكثر من خمس سنين تعتقل شبانا

البنانيين، طبعاً لم يتعاملوا مع العدو، ولنهم تعاملوا مع دينهم وقيمهم، تعتقلهم دون محاكمات، تعتقلهم اعتقالا إدارياً،

لبنان للتضامن مع الموقوفين إدارياً ف الوقت الذي تقام الفعاليات ف اليوم لا يعلمون ما هو جرمهم!. ف أكثريتهم حت



فلسطين، وبرعاية ومشاركة أحزاب المقاومة. فيف يمن أن نفهم هذه المعادلة الصعبة؟

يمننا أن نفهمها من خلال ((إذا لم تستح فاصنع ما شئت)).

ذَّبوي ،اذبدَّق فيه الصوي ،نُ فيه الأمينخَووي ،فيه الخائن نتَملام نحن نعيش الزمن الذي يووالأمثلة تطول، وخلاصة ال

فيه الصادق، ويتلَّم ف الناس الرويبِضةُ. !!.. وللحديث بقية.

المصدر: رابطة العلماء السوريين

المصادر:


