
زور، وكان السياس انوا كلابس ثوبالسياسة كلمة مظلومة، ظُلمت مرتين، مرة من الذين مارسوها زوراً وبهتاناً، ف

عندهم: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا خاصم فجر، وإذا أؤتمن خان.

وفر منها قوم آخرون فقالوا: لعن اله السياسة، وكلمة ساس ويسوس، فظلمت مرة أخرى.

جميل، وأما السياسة ف إيجاب ء بما يصلحه، وهو معنالش القيام عل أصل معناها اللغوي: ه مع أن السياسة ف

شرعنا فه: "استصلاح الخلق بإرشادهم إل الطريق المنجِ ف العاجل والآجل".

وإنن أجزم أخ المسلم بحسب ما أفهمه من حقيقة إسلامنا: إنَّ ديننا كلَّه سياسةٌ، وإن السياسة ركن أصيل من الدين.

فإن أردت السياسة بالمعن الأعم فديننا كلّه سياسة، فالتوحيد سياسة، والصلاة سياسة، والزكاة والصيام والحج سياسة،

أدن شعبه إل تهذيب الأخلاق" بعنوان: "السياسة"، فالدين من أعل" ارم الأخلاق سياسة، وقد صنفت كتب فوالعمل بم

شعبة فيه هو سياسة، لأن ف كل ذلك استصلاح للفرد والمجتمع ظاهراً وباطناً.

وهذه ه السياسة الت كان يقوم بها الأنبياء ‐ عليهم السلام ‐ كما ف الصحيحين عن النب ‐ صل اله عليه وسلم ‐:

((كانت بنُو اسرائيل تَسوسهم الأنْبياء، كلما هلَكَ نَب خَلَفَه نَب، وانَّه لا نَب بعدي، وسيون بعدي خُلَفَاء فَيثُرونَ)).

وأما السياسة بالمعن الأخص فه: "القانون الشرع الذي ۇضع لرعاية مصالح الناس، من حدود وأحام وآداب".

وهذه السياسة ه الت يقوم الملوك والسلاطين والقضاة، وبهذا المعن صنف العلماء كتباً بعنوان: "الأحام السلطانية"،

و"السياسة الشرعية"، و"الطرق الحمية".

وقد كان النب‐ صل اله عليه وسلم ‐ يقوم عل سياسة الناس ظاهراً وباطناً، وتبعه عل ذلك الخلفاء الراشدون، وكانت

خلافة عل منهاج النبوة، ولن لما ضعف العلم ف الخلفاء فيما بعد، أصبح الحام أخص ف سياسة الناس ظاهراً،

والعلماء ف سياستهم باطناً.

وكلمة السياسة إذا أطلقت عند علمائنا لا يراد بها إلا السياسة الموافقة للشرع، ولنها أصبحت تُقَيدُ ف العصور المتأخرة

بلفظة (الشرعية)! فيقولون: هذه سياسة شرعية وهذه غير شرعية، والسبب ف ذلك هو ما استجدَّ ف حياة الناس من تغيير

وتبديل، وما طرأ ف حياتهم من حوادث، فعمد كثير من الحام والقضاة إل حلها بطريقة تخالف الشرع، وإذا قيل لهم: لما

فعلتم هذا، قالوا: فعلناه سياسة، فرد عليهم المحققون من أهل العلم: إن هذه سياسة تخالف الشرع فه غير شرعية.

ومن هنا كانت بداية الانفصال بين السياسة والشرع!!.

وقد أشار شيخُ الإسلام ابن تيمية ‐ رحمه اله ‐ ف «مجموع الفتاوى» (20/392-393) إل تاريخ هذا الانفصام المبتدع

بين (الشرع) و(السياسة)، فقال: "فلما صارت الخلافة ف ولد العباس، واحتاجوا إل سياسة الناس، وتقلد لهم القضاء من

الدين هو السياسة
الاتب :

التاريخ : 11 مارس 2012 م

المشاهدات : 6042



تقلده من فقهاء العراق، ولم ين ما معهم من العلم كافيا ف السياسة العادلة؛ احتاجوا حينئذٍ إل وضع ولاية المظالم،

وجعلوا ولاية حرب غير ولاية شرع، وتعاظم الأمر ف كثير من أمصار المسلمين، حتَّ صار يقال: الشرع والسياسة، وهذا

يدعو خصمه إل الشرع، وهذا يدعو إل السياسة، سوغ حاكما انْ يحم بالشرع والآخر بالسياسة.

والسبب ف ذلك أنَّ الذين انتسبوا إل الشرع قصروا ف معرفة السنة، فصارت أمور كثيرة؛ إذا حموا ضيعوا الحقوق،

السياسة صاروا يسوسون بنوع تسفك الدماء، وتؤخذ الأموال، وتستباح المحرمات، والذين انتسبوا إل َّوعطلوا الحدود، حت

من الرأي من غير اعتصام بالتاب والسنة، وخيرهم الذي يحم بلا هوى، ويتحرى العدل، وكثير منهم يحمون بالهوى،

.ن يرشوهم، ونحو ذلك". انتهويحابون القوي وم

فانت نتيجة تقصير أهل الحق ف بيانه، جعل غيرهم ممن قصر فيه أن يملأ الفراغ بما يخالف الشرع، فأصبحت كلمة

السياسة مقابلة للمة الشرع.

بل للأسف قد أصل بعض الفقهاء لهذا التفريق من غير قصد، قال شيخُ الإسلام ابن تيمية ‐ رحمه اله ‐ ف «مجموع

الفتاوى» (20/391-392) ‐ مبيناً هذا التأصيل الفاسد راداً عليه ‐ ما نصه‐: "يوجد ف كثير من خطاب بعض أتباع

الوفيين، وف تصانيفهم، إذا احتج عليهم محتج بِمن قتلَه النَّبِ ‐ صل اله عليه وسلم ‐ أو أمر بقتله؛ كقتله اليهودي الذي

رض رأس الجارية، وكإهداره لدم السابة الت سبتْه ‐وكانت معاهدة‐، وكأمره بقتل اللوط ‐ونحو ذلك‐؛ قالوا: هذا يعمله

سياسةً!

فيقال لهم: هذه السياسة؛ إنْ قلتم: ه مشروعة لنا؛ فه حق، وه سياسة شرعية.

وإن قلتم: ليست مشروعة لنا؛ فهذه مخالفة للسنة.

ثم قول القائل ‐بعد هذا‐: سياسة؛ إما انْ يريد أنَّ الناس يساسون بشريعة الإسلام، أم هذه السياسة من غير شريعة الإسلام.

فانْ قيل بالأول؛ فذلك من الدين، وانْ قيل بالثان؛ فهو الخطأ!

ولن منشأ هذا الخطأ: أنَّ مذهب الوفيين فيه تقصير عن معرفة سياسة رسول اله ‐ صل اله عليه وسلم ‐، وسياسة

.خلفائه الراشدين". انته

فهذا الفراق بين الشريعة والسياسة قد وقع منذ زمن العباسيين، واتسع هذا الفرق بِمض الزمن، ثم جاءت اللادينية

(العلمانية) زاحفة لنا من ديار الفر، فتلقفها دعاة عل أبواب جهنم، من أبناء جلدتنا ويتلمون بألسنتنا، فأعلن الفراق الأبدي

رية، بل هالسياسة، وأصبحت كلمة الإسلام من الموبقات الف الدين، ولا دين ف بين الدين والسياسة، فقالوا: لا سياسة ف

عندهم من الجمع بين المتناقضات.

وما علم كل هؤلاء أن ديننا كله سياسة، والسياسة من ديننا.

عل نصوص الوحيين الشريفين، بل كل اجتهاد مبن الأخص ليست مقتصرة عل أن تعلم أن هذه السياسة بالمعن وينبغ

التاب والسنة ولا يخالفهما، وفيه تحقيق لمصلحة الناس هو داخل ف السياسة الشرعية، فه توقيفية اجتهادية.

وقد نقل ابن القيم ف كتابه المستطاب «إعلام الموقعين» (4/283) مناظرةً جرت بين ابن عقيل الحنبل وبين بعض الفقهاء

‐ه ‐ تعالن فيها الجانب الفاسد لهذا القول بتفصيل بديع، حيث قال ‐ رحمه البي ،(ما وافق الشرع لا سياسة إلا) :القائلين

ما نصه: "وجرت ف ذلك مناظرة بين أب الوفاء ابن عقيل وبين بعض الفقهاء؛ فقال ابن عقيل: العمل بالسياسة الشرعية هو

الحزم، ولا يخلو من القول به إمام، وقال الآخر: لا سياسة إلا ما وافق الشرع، فقال ابن عقيل: السياسة ما كان من الأفعال

بحيث يون الناس معه أقرب إل الصلاح، وأبعد عن الفساد، وانْ لم يشرعه الرسول ‐ صل اله عليه وسلم ‐، ولا نزل به

.وح

فانْ أردت بقولك: (لا سياسة إلا ما وافق الشرع)؛ أي: لم يخالف ما نطق به الشرع؛ فصحيح، وانْ أردت لا سياسة إلا ما نطق



ن إلابه الشرع؛ فغلط، وتغليط للصحابة، فقد جرى من الخلفاء الراشدين من القتل والمثل ما لا يجحده عالم بالسير، ولو لم ي

الأخاديد، ونف ه وجهه‐ الزنادقة فم الكر‐ مصلحة، وكذلك تحريق عل ا اعتمدوا فيه علتحريق المصاحف كان رأي

عمر نَصر بن حجاج).

قلت ‐أي: ابن القيم‐: هذا موضع مزلة أقدام، ومضلة أفهام، وهو مقام ضنْك، ومعترك صعب، فَرطَ فيه طائفة فعطَّلوا

دُّوا علالفساد، وجعلوا الشريعة قاصرةً لا تقوم بمصالح العباد، وس ؤوا أهل الفجور علعوا الحقوق، وجرالحدود، وضي

أنفسهم طرقًا صحيحةً من الطرق الت يعرف بها المحق من المبطل، وعطلوها مع علمهم وعلم الناس بها أنَّها أدلة حق، ظَنا

منهم منَافاتها لقواعد الشرع.

والذي أوجب لهم ذلك: نوع تقصير ف معرفة حقيقة الشريعة، والتطبيق بين الواقع وبينها، فلما رأى ۇلاةُ الأمر ذلك، وأنَّ

الناس لا يستقيم أمرهم إلا بشء زائدٍ عل ما فهمه هؤلاء من الشريعة أحدثوا لهم قوانين سياسية ينتظم بها مصالح العالَم،

عريض، وتفاقَم طويل، وفساد الشريعة، وإحداث هؤلاء ما أحدثوه من أوضاع سياستهم شر فتولَّد من تقصير أولئك ف

الأمر، وتعذَّر استدراكه.

وأفرط فيه طائفة أخرى فسوغت منه ما يناقض حم اله ورسوله، وكلا الطائفتين اتيت من قبل تقصيرها ف معرفة ما بعث

اله به رسوله ‐ صل اله عليه وسلم ‐؛ فإنَّ اله أرسل رسله، وأنزل كتبه ليقوم الناس بالقسط، وهو العدل الذي قامت به

السماوات والأرض، فإذا ظهرت أمارات الحق، وقامت أدلة العقل، وأسفر صبحه بأيِ طريق كان، فذلك من شرع اله ودينه،

ورضاه وأمره.

واله ‐تعال‐ لم يحصر طرق العدل وأدلته وأماراته ف نوع واحد، ويبطل غيره من الطرق الت ه أقوى منه، وأدل وأظهر.

بل بين ما شرعه من الطرق أنَّ مقصوده إقامة الحق والعدل، وقيام الناس بالقسط؛ فأي طريق استخرج بها الحق ومعرفة

العدل، وجب الحم بموجبها ومقتضاها، والطرق أسباب ووسائل لا تُراد لذواتها، وإنما المراد غاياتها الت ه المقاصد،

للدلالة سبيل هعشَر وف إلا للحق ثْبِتَةأشباهها وأمثالها، ولن تجد طريقًا من الطرق الم من الطرق عل هعه بما شَرن نبول

عليها، وهل يظن بالشريعة الاملة خلاف ذلك؟!

جزء من أجزائها، وباب من أبوابها، وتسميتها سياسة أمر املة، بل هولا نقول: إنَّ السياسة العادلة مخالفة للشريعة ال

اصطلاح، وإلا فإذا كانت عدْلا فه من الشرع".

ثم ضرب ‐ رحمه اله ‐ أمثلة لعمل النَّب ‐ صل اله عليه وسلم ‐ بالسياسة الشرعية، وخلفائه الراشدين من بعدِه؛

فانظرها.

لاطالْب يهتاي  * زِيزع تَابَل نَّهاو} :‐ ان، قال ‐ تعالل زمان ومأن الشريعة الربانية شاملةٌ قابلةٌ ل هذا يدلنا عل وكل

من بين يدَيه و من خَلْفه تَنْزِيل من حيم حميدٍ} [فصلت: 41، 42].

المصادر:


